## 発題 身より場へ

### 序論 身に聞く

はじめに

学の精神」に基いて、「医学概論~医学生のための総合 生涯にわたって哲学する医師を養成する」という「建 月龍珉先生にも度々、講師やシンポジスタとして来学 生必修)の企画・担当をしておりました。その間、秋 て以来、初代学長・土屋健三郎先生の「人間愛に徹し、 人間学~」(六年間必修)や「哲学(的人間学)」(一回 私は昭和五三年四月、北九州市に産業医大が開学し

願っていたわけです。 ところで平成六年六月四日、私は日本バイオ・サナ 次第です。 『柏樹』に連載させてほしいという御注文、と相成った

ン・スピーカーをおつとめの秋月龍珉先生と久しぶり トロジー学会の金沢支部会に参加しまして、当日メイ

本多正昭

に再会し、土屋会長をはさんで夕食を共にする機会に も恵まれました。しかも秋月先生とは更に山中温泉ま

で足を延ばして、一夜ゆくりなく語り合うという願っ

てもない(しかし、これが最後の)チャンスに恵まれ たのです。その晩、気ままに話しこんでいるのを、同

行しておられた柏樹社の安田祖心氏が適当に傍聴して

れていた頃、安田さんの方から、あのときにした話を おられたようですが、私は何を話し合ったかそれも忘

依頼状は、大体次のようなことでした。――私の留

です。 切り発車ということで、ともかく心に思いつくことを 云々 学中(それは昭和三〇年代前半のことです)、西洋にお 道程は、それほど単純なものではなかったからです。 ということでありましょう。これはたしかに有難い申 通して、これまで何を探し求めてきたのかを報告せよ の道程を一般の方々にもわかりやすく書いてほし 再確認してゆく方向に転回せざるをえなくなった、 が拒絶反応を示すようになり、この身体の不調を通 おいて吸収しようと懸命になっているうちに、 けるカトリック学の伝統と方法を、いわば信仰の名に …しかし全体構想の見通しも十分つかまないまま、見 し出なのですが、一種の戸惑いも禁じえません。この 否応なしに、日本人としての本来の学問と信仰 要するに、 さすが編集者の眼は鋭いなと感服した次第 私が身体と結びついた実存の歩みを 体の方 そ ιl を

### 心身相関の深さ

には、 ります。J・A・シンドラーによると、心身症にかか 四分の三の人々が心身症であったという報告も出てお 少なかれ誰にも思い当るふしはあるにしても、 だきたいと思います。 医学部などから、診察室に来た患者のうち、おおよそ じめ方法論的に除外されてきたわけですが、 因するという可能性は、近代医学の領域では、 と思われます。身体の病気が精神的・心理的要因に起 意識されてない部分の方がはるかに多いのではない 実に深く影響しているという事実については、 るまでもないことなのですが、逆に自分の精神状態 態に様々な影響を与えていることは、 本稿の直接・間接の前提として無視できない事柄でも ありますので、若干の解説や実例の紹介をさせてい (感性・知性・霊性の三領域にわたる) 心身相関の意外な深さということについてですが、 もう四〇年も前、例えばアメリカのエール大学 私たちの身体的条件が精神的状 今さら申し上げ が身体的健康に しかし中 多かれ あらか 案外、 か

思うままに綴ってみることに致しました。

層心理の歪みを代弁するという事実を雄弁に物語って 病気になり易いということですが、これなど身体が深 りに知的偏重の生活を強いられている人ほど心因性の 表される人々だということです。つまり体を良く使う 農場の仕事まで手伝わねばならないといった農婦に代 にくいのは、家族の九人や十人を抱え、家事のほかに りやすいのは、 人の方が、心身症にかかりにくく、管理社会などで余 知能的な人間に多く、もっともかかり

しましょう。 由が抑圧されている場合に起こる心身症の例をご紹介 過度の忠誠あるいは従順によって長期間、 本当の自 いるようです。

うか。

っぷ、嘔吐に悩まされるようになりました。長い診療 く抑圧された彼女自身の「本心の身体的表現」であっ 従順なA子さんは、やがて故知れぬ、しゃっくり、げ さないため、反抗も出来ずに悶々の日々を過していた の末、これらの症状は、親の言うことはどうしても 「呑みこめない」「吐き出さざるをえない」という、長 相思相愛の仲でありながら、両親が絶対に交際を許

> 自然の英知を人間に伝達する声なき声ではないでしょ す。それは自然の一部であり、人間社会のひずみや大 ゆる西洋哲学的人間観には重大な見落としがあったと を物体(corpus)とみて、精神(意識)による肉体 言葉なのです。心と体を二つに分け、肉体(corpus) たことが判明したということです。まさしく身は心の 言わざるを得ません。身体は単なる物体ではないので (無意識) のコントロールのみを説き続けてきた、いわ 文末 の図参照

ていただきたいと思います。 去に扱われた多くの事例の中から、二つだけ紹介させ 界的権威である池見酉次郎先生(九大名誉教授) 以下もっと一般的な心身症の事例を、心身医学の世 が過

### 〈事例1〉 腸が煮えくりかえる

始末であった。だから、職場だけでなく、会社の社宅 社での昇進がおくれ、後輩にさえ追いこされるという わけでもないのに、人づき合いが悪いところから、 四十二歳のある男子会社員は、 必ずしも能力がない

中おこった。 ばならないといったような、腹にすえかねる事例が年に自分の息子がいじめられても、泣き寝入りしなけれでも、彼を追いこして昇進したかつての後輩の子ども

字通り「はらわたが煮えくりかえる」のを目のあたり字通り「はらわたが煮えくりかえる」のを目のあたりと、門や小腸の運動や緊張のひどく昂っている様子がたった。(そこで彼にバリウムを飲ませて)レントゲが始まり、それがしばらく続くといったことをくり返が始まり、それがしばらく続くといったことをくり返が始まり、それがしばらく続くといったことをくり返が始まり、それがしばらく続くといったことをくり返っかがえる。この状態をレントゲン写真でみると、別のを目のあたり字通り「はらわたが煮えくりかえる」のを目のあたり字通り「はらわたが煮えくりかえる」のを目のあたり字通り「はらわたが煮えくりかえる」のを目のあたりとでいた。

〈事例2〉断腸の思い

に見ることができる。

らない。本人はてっきり胃癌になったと思って、暗た痛と便秘を訴え、いろいろな治療を受けてみてもなお三十九歳になる主婦は三年ほど前から痙れん性の腹

ったむかしの人たちのカンのよさに、舌をまいたものうな思い」とか「断腸の思い」とかいうことばをつくれたようになったりしている。…これは、大腸痙れんによるものである。このような現象を実験的に確かめによるものである。このような現象を実験的に確かめることができた当時、私は「腸(はらわた)を絞るよることができた当時、私は「腸(はらわた)を絞るよいさまができた当時、私は「腸(はらわた)を絞るよいである。このような現象を実験的に確かめることができた当時、私は「腸(はらわた)を絞るというな思い」とか「断腸の思い」とかいうことばをつけるというによっていた。…診察の結果、彼女の腹痛んたる毎日を送っていた。…診察の結果、彼女の腹痛

本当に人の心がさぐれるものである。るといわれるが、レントゲンで腸を見ることによって、日本人は表情を面に現わさず、「腹の探り合い」をや

である。

ない場合、あるいは代償的反応しか与えられない場合、に求めているものが長期にわたって理解も充足もされ体が「意識に先立つ事実」であること、そして本来的の事実は、意識する以上に深い、というよりもそれ自以上の諸例から十分に想像できることは、心身相関

かし、まさにそのことによって本来の自己自身を蔽うかり、まさにそのことによって本来の自己自身の(形式)論理で一切を合理化し、自己満足し、身欲に汚染されているのでありましょう。意識はそれものは、しばしば自己を欺くものです。それは我欲保もれによって他者を納得させ支配しようとします。したり、まさにそのことによって本来の自己自身を蔽うかし、まさにそのことによって本来の自己自身を蔽うかし、まさにそのことによって本来の自己自身を蔽うかし、まさにそのことによって本来の自己自身を蔽うかし、まさにそのことによって本来の自己自身を蔽うかし、まさにそのことによって本来の自己自身を蔽うかし、まさにそのことによって本来の自己自身を蔽うかし、まさにそのことによって本来の自己自身を蔽うかし、まさによって本来の自己自身をしいましていません。

ものです。

別するものは、身体性、というより身の次元ではない意識に比べると、身体の方がはるかに正直だと思いるります。「健全なる精神は、健全なる身体に宿る」ということの真実性をも深く噛みしめる必要があります。同時に、「健全なる身体は、健全なる精神にありましょう。私は病いというものは、第一義的にはあります。同時に意識が生み出す思想が健全かどうかを識るの問題さらには霊的な問題だと思われてなりません。そして同時に意識が生み出す思想が健全かどうかを識るります。「健全なる精神は、健全なる身体に宿る」というます。「健全なる精神は、健全なる身体に宿る」という意識に比べると、身体の方がはるかに正直だと思い意識に比べると、身体の方がはるかに正直だと思い

かと思われるのです。

編入しました。当時二十二歳。……敷、田畑、山林など一切処分して、文学部の哲学科にす。高校教師をやっていましたころ、先祖代々の家屋ツストラ」に心酔して、一つの極限に達したと思いま『愛と認識の出発』に始まり、のちニーチェの「ツアラ『愛と認識の出発』に始まり、のちニーチェの「ツアラ系の、私の青年期における思想的な目覚めは、倉田百三の

すが、 うに成り果ててしまいました。内心の空しさと絶望感 壊してしまい、まるでツアラツストラの無残な影のよ 間不信と霊的死の恐怖で深く硬直しておりました。 動的ニヒリズムという最後の思想的拠点もあえなく崩 「十月の午後の明るさ」さえ体感していたニーチェの能 外からはさほど気づかれることもなかったようで 私自身は自分が自分にとって謎となり、魂は人

した。 所を失ったと痛感し、ただミイラのように生きている 深めてゆき、果てはこの世にもあの世にも一切の拠り 進路の断念などが重なり、 した。敗戦による精神的経済的支柱の喪失、希望する では相続問題をめぐりかなり争いが続いているようで ほかはない、そういう無残な境地に追い込まれていま た者ですが、終戦の直前に父を喪って家督相続人とな 死別し、中学時代、終戦前にソウルから引き揚げて来 何故そうなってしまったのか。 あとから引き揚げて来た一人の叔父と継母との間 人生に対する不信と絶望を 私は四歳のとき母と

ました。

学の故・田辺重三先生や聖アウグスチヌスの『告白録』 であったのです。文学部に編入した翌年の夏、私は哲 の年の秋には、十字架の聖ヨハネの著作に心酔してい がら独居自炊していた、夏休み中の出来事でした。そ る元本家の、その離れの二階で、緑と静寂に囲まれな たいような決定的体験でした。すでに人手に渡ってい 蘇って来たのです。それは魂の陣痛と出産にでも喩え との、全く思いがけない出会いによって、輝く大地が い闇のトンネル」こそ、実は「出口への最短コース」

の少ない身を生涯修道生活に捧げることしか考えてお がて魂の乾燥期が訪れるものです。しかし、私は係累 のは、どの場合も長続きするものではありません。 な神様との蜜月が続いていたのですが、蜜月というも 信以来、神と共に目覚め、神と共に眠りに入る、そん の典礼や秘跡に深い魂の糧を見出しておりました。入 欧のキリスト教文献や聖人伝などを読みふけり、 十二月にカトリック教会で洗礼を受け、ひたすら西 数年待たされて聖ドミニコ会に入会。その一年

しかし今にして想うと、このような「出口の見えな

らず、

の研究に専念することになったわけです。後から三年間、外地で修道生活と西欧中世のスコラ学

努力しても、自分の信仰的実存の問題意識をひとまず 別して、そのまま知性の満足のみ追究することも、 ことを、はじめは無意識のうちに、やがて自覚的に痛 そして身体性が、どうしても満足してついてゆけない において西洋のカトリック理論体系を受け容れようと るいは出来たかも知れないのですが、いくら信仰の名 うしているように、 ません。多くの学徒・学者たちがむしろ誇らしげにそ 非常に知的で分析的な理論体系と自分の魂(つまりは は何か。」という深い問いかけを私に突きつけてきまし はるかに重要な課題として「日本とは何か。日本人と さし措いての文献学的研究というものは、私の魂が、 しかしこの外地での体験は、やがてその研究よりも の要求とが、相性よく共存していたわけではあり 言葉の問題もさることながら、西洋学に特徴的な、 知的要求と霊的・情意的要求を分 あ

気候や食物や言語から来るストレスも無視できない

人から、考え方が西洋人のようだと言われたこともあ傾向にいつしかなれ親しんでいて、初めのうちはある

感するようになってきました。

ニコ会の退会を決断しました。その時、いち早くカト び外地留学の予定でしたが、いざというとき、今度は 性の二元論、いわば両者の二階建て方式にあったよう た。魂は全体性に渇きながらも、知性は抽象的分析的 とカトリック・アクションに専念することになりまし のカトリック系男子高校の教師となり、数年間、 ろがあって、これは謝絶し、F司教の紹介で、熊本市 リック系の研究職が与えられたのですが、考えるとこ の絶対安静を命じられることになり、けっきょくドミ カラセキに悩まされるようになり、 り、これが数年続きました。 異常発酵による腹部の膨張などに悩まされるようにな い」わけです。そのうち私は、吐き気、嘔吐、ガスの してゆける学問でなければ、どうしても「身に合わな ある神との体験的出会いの事実を適切に言語化し展開 です。日本人としての実存的要求、私の再生の原点で 要因であったとしても、究極の問題はやはり信仰と理 帰国後一年静養して、 診察の結果一ヶ月 教育 再

りました。

キリスト教の信仰は、どうしてもこの民族的地下水と 閉じ込められていた何ものかに、かすかに、拒み難く、 雰囲気やその余韻が、日本人である私自身の心の底に を終えて家に戻っても、その人から醸し出されていた で話し合っていたわけですが、その人は、黙って静か はなく、一農夫のような人との出会いでした。 問題に何気なく気づかせてくれたのは、決して学者で 求していたのかという、自分にも長く隠されていた大 して、私の魂にそのように啓示されているように思わ いのではないか。イエスは今、名も知れぬ一農夫を通 本の精神風土の中に真に受容されてゆくことも出来な 合流しなければならない、さもなくばキリスト教が日 ちょうど夜風とともに触れてくるものがありました。 に聞いておられるだけでした。しかし、その日の会合 という方々と小グループごとに一つのテーブルを囲ん トリック・アクションの会合で、キリスト教は初めて このことが、やがて私の生涯の転機となりました。 さて私の心身症が、どのような思想的軌道修正を要 あるカ

に驚きました。そこに同じ神のいのちの働きを感じはや『正法眼蔵随聞記』を初めてひもといてみて、大変れてきたのです。それがきっかけで、私は『歎異抄』

じめたからです。

ります。そしてこのことは同時に、世界史レベルでの 教的なものとの出会いであり対話であったと感じてお は私自身の魂の内部におけるキリスト教的なものと仏 が落ちるのを感じました。中山先生との出会いは、実 あることが自覚できるようになり、 うことのできない、意識に先立つ根源的現実の論理で 生の情熱を傾けて倦まず説かれる「矛盾的相即の論理 て心身ともに湯熱に温められて来るように、博士が終 うちに、ちょうどお湯にじっとつかっていれば、やが くことになりました。ひたすら参師聞法を続けている うな、そんな思いで、老仏哲・中山延二博士の門を叩 に入るような、同時にイエスの声に促されてもいるよ 子大に招かれました。そしてその一年後、ひとり虎穴 (釈尊の悟りである縁起・空の真理)」は、何人も逆ら 昭和四十二年四月に、私は神戸市のカトリック系女 まさに眼のうろこ

ことも予感されてきました。東西宗教の出会いと同心円的な関係をなすものである

ます。

れも形式論理的意識的自我の放棄、いわば無を行ずるれも形式論理的意識的自我の放棄、いわば無を行ずるは、これを見出すであろう」(マタイー七・二五)とい、「人の子は枕するところ無し」(同、八・二〇)といったイエスの言葉にも見られるように――これらはいかにも「大死底の人、却って活す」とか「まさに住するにも「大死底の人、却って活す」とか「まさに住するにも「大死底の人、却って活す」とか、っているといいに福音の世界は、例えば「おのれを救わんとたしかに福音の世界は、例えば「おのれを救わんと

ふさわしい解釈や表現に少しずつ気づいて来たと思い知行両面から、自分に恵まれた信仰の、自分の身丈にに促されてきました。そこで毎年、禅の「接心」(九日に促されてきました。そこで毎年、禅の「接心」(九日に促されてきました。そこで毎年、禅の「接心」(九日に促されてきました。そこで毎年、禅の「接心」(九日に促されてきました。そこで毎年、禅の「接心」(九日に促されてきました。そこで毎年、禅の「接心」(九日に促されてきました。そこで毎年、禅の一覧を加し、とれはそのままもり、それはそのままキリことを迫る逆対応の世界であり、それはそのままキリことを迫る逆対応の世界であり、それはそのままキリ

す父なる神・地にいます母なる神」、そして第三の論文「神とキリスト教懇談会」では、禅者・念仏者とキリスト教懇談会」では、禅者・念仏者とキリ「強とキリスト教懇談会」では、禅者・念仏者とキリ「神とキリスト教懇談会」では、禅者・念仏者とキリ「神とキリスト教懇談会」では、禅者・念仏者とキリ

的には全く変わっておりません。的展開というメイン・テーマは、今日に至るまで基本学会で発表することになりました。「即」のキリスト教後二者はのちにハワイとバークレイで開催された国際は「仏教的即の論理とキリスト教」というテーマで、

なるものとの深い出会いの産物となることでしょう。おいても、ポスト・モダーン・セオロジーは、東洋的に、サイエンスが、西洋近代科学と東洋の宗教的伝生いうことは、キリスト教的救済史の観点からも、まということは、キリスト教的救済史の観点からも、まということは、キリスト教的救済史の観点からも、まということは、キリスト教的教済史の観点からも、まということは、キリスト教的教育と言われる日本のキリスト者が、唯一の大乗仏教国と言われる日本のキリスト者が、

## 思想的軌道修正へ

絶対化にありました。そこで有と無が語られるとき、学の問題点は、アリストテレスの形式論理的方法論の中心に述べさせていただきたいと思います。スコラ哲ここでは形式論理から相即論理への転換という点を

で 5 を見ることができると思います。 西田哲学の「絶対無」 絶対性を認め、 別名に外なりません。このような「無」に形而上学的 のとして有を有たらしめるもの、つまりかの より生ず」というとき、その無は絶対に無限定的なも なかったのです。しかし例えば中国の老子が 洋的無の思想など、全く視野の外、一顧だにされてい ました。はるかに豊かな大地性(場) するための護教的要請的概念ではないかと思われてき この無は全く否定的消極的な概念で、「存在の欠如 (privatio)」を意味するにすぎないものでした。ですか 「無からの創造」という教義は、神の全能性を確保 「無から有は生じない」ということが、自明の公理 積極的な意義を与えるような考え方は の思想においてその哲学的結実 の表現である東 有は

って、神は人間の歴史の内部に生起しうる一切のものらず、いつしかそれは二分法的意識の対象化作用によとの矛盾的相即関係の体験的把握であったにもかかわ私にとってそれは本来、非連続(超越)と連続(内在)超越者(神)と自己(私)との出会いということも、超越者(神)と自己(私)との出会いということも、

に盲信的要素が混入していたのだと気づくようになり確信の単純さの本質には抽象性が、言い換えると多分は大きなズレがあることがわかってきました。そしては大きなズレがあることがわかってきました。そして確信させられていたわけです。しかし「即」との出会確にと超越する他者(Absolute Other)だと単純にを絶対に超越する他者(Absolute Other)だと単純に

ました

面どこまでも風土的・ 態系と、果てしなく相関しつつ、生成しているもので です。そしてこの意識的自我は広大な無意識層と、 である限りでは、依然としてそれは 指示されているはずであるけれども、 たその心全体は身体領域を通して人間を取り巻く大生 言っても、「超越者」である限りでは、 私たちの神観念は、 の図表参照)。 いかにそれが超越者の観念だと 民族的・文化的かつ歴史的なも 従って私たちの神観念は、 「我」の産物なの それが 我ならぬ存在が 観念」 #

ているはずです。とすればそれは多様な表現形態を許

主義でした。そこには東洋的相即の論理

Aと非A

のの影響下にある個々人の心身土の相互関係を反映

せん。 とは、 空間 単純に確信していました。それは一種の方法論的帝国、、、、 観的必然的に妥当する唯一の普遍的学問体系であると た限りでは、ついスコラ学こそ、 やはりアリストテレスの論理を認識のモデルとしてい までも普遍的なものと自称していたカトリック教会は、 全くない開放系の体験であったように思います。 と排他主義は、この意味では、 申し上げるまでもありません。 の預言者たちもイエス自身も、 な一」となって、しかもそれが絶対化されるというこ 善的となり、 認めぬ限り、 容するものでなければならないでしょう。このことを トの宗教とは全く異質的なものと言わなければなりま わけであります。つまりその「一」が、単なる「数的 (地域) 私の神との出会いの決定的な体験は、 紛れもない偶像崇拝であり、 きわめて危険なものとならざるをえない の枠を絶対化帝国主義化して、 一神教は必然的に特定の時間 すでにイエス・キリス 厳しく排斥したことは キリスト教的絶対主義 いつでもどこでも客 偶像崇拝は、 (歴史) 排他的独 排他性の どこ 旧約 ع

「お互いさまの論理」――に媒介され再構成されてゆく異、非連続にして連続、非AあってのA。こういうが、二にして一・一にして二、異にして同・同にして

アリストテレス的形式論理の三つの原理、つまり思道は全く閉ざされていたからです。

実在の世界には、本来妥当しないであろう。 まなの一様のであり、二という相対的対立を超えたい。 である。その中間を排するということ)についていいである。その中間を排するということ)についていいである。その中間を排するということ)についていた。 は、柳宗悦氏も端的に次のように指摘しておられます。 によって分別された相対の世界においてのみ確実性によって分別された相対の世界においてあるかの何のれも二を前提として成立するものであって、思惟によって分別された相対の世界においてあるう。

格といった、感性を超える実在の世界には決して適用としての自己自身、あるいは神と精神とか、自由、人これによってすべてを対象的に思考しているその主体つまり同一性の論理(AはAなり)に立脚しており、たしかに私たちの通常の思考は、このような形式論理、

生活が霊的生活から遊離して、虚空を漂いはじめるよりながら日本人を自覚していませんでした。私はアウリながら日本人を自覚していませんでした。私はアウリながら日本人を自覚していませんでした。私はアウルでいたころ、私はまだ東洋を自覚せず、日本人であんでいたころ、私はまだ東洋を自覚せず、日本人であれていたころ、私はまだ東洋を自覚せず、日本人であれていたころ、私はまだ東洋を自覚せず、日本人であれていたころ、私はまだ東洋を自覚せず、日本人であれていたころ、私はまだ東洋を自覚せず、日本人であれていたころ、私はまだ東洋を自覚せず、日本人であれていたころ、私はまだ東洋を自覚せず、日本人であれていたころ、私はまだ東洋を自覚せず、日本人であれていたころ、私はまだ東洋を自覚せず、日本人であれていたころ、私はまだ東洋を自覚せず、日本人であれていた。

の魂の方は、宗教と哲学の二階建方式、形而上学と深知性は大いに快感を感じていたわけですが、しかし私有効な方法でもある区別(dis-tinctio)の鮮かさに私の反対者を三段論法で手際よく料理してゆきます。その知性の方は、すべてを分別し整理して自己満足し、知性の方は、すべてを分別し整理して自己満足し、

うな状況を経験していたように思います。

このようなフラストレーションが根本の原因であったいまでうとしない方法論的帝国主義、また信仰の名においてこれに忠実であろうとする自分自身の隙間のあるいてこれに忠実であろうとする自分自身の隙間のあるいまが出たして、無意識のコンプレックスやフラストレーションを感じていたような気がいたします。のちに必身に対して、無意能と知性、信仰と学問、精神と身体、生層心理学、霊性と知性、信仰と学問、精神と身体、生層心理学、霊性と知性、信仰と学問、精神と身体、生

か。あるいは身体性を脅やかすほどに知性が膨張してかの。あるいは身体性を脅やかすほどに知性が膨張していった一連の因果の系列が、私の健康と人格的調こういった一連の因果の系列が、私の健康と人格的調正の流での独特の解決した。もっともこの間、ふしぎにも霊的次元での独特の解放感があったことも事実であいます。霊性・知性・感性・身体性というものは、連びます。霊性・知性・感性・身体性というものは、連びます。霊性・知性・感性・身体性というものは、連びます。霊性・知性・感性・身体性というものは、連びます。霊性・知性・感性・身体性というものは、連びます。

者と自己との関係について、もっと覚信に基づく具体

が禅や道教に接して、その神観念がすっかり変化して れば、トマス・マートン神父(一九一五~一九六八) 的な無とか気、あるいは即の論理を学道していたとす われます。同じ事は、国家レベルでも言えることです。 長期化するほど人格的変調をもたらすものであると思 としても、長期的深層的には、真の適応は困難であり、 っては、とくに一時的表層的には甚だ魅力があるもの と訳す方が適切だと考えます)な個人または民族にと れていますが、私はそこに身体性を含ませて「自身 導的(ego-oriented)な学問の追究は、自身主導的 たと自己診断せざるをえないのです。余りにも自我主 は、それ自体やはりロジカル・ショッ ク心身症であっ 心と体のアンバランスから数年続いた症状というもの のだというべきでしょうか。ともかく、霊性と知性 希薄化していればこそ、霊性が知性から解放され得た しまったように、私もまた、もっと若い時代に、超越 (self-oriented, self はふつう心理学では「自己」と訳さ 当時私が、魂の論理とか信仰そのものの論理、東洋

と考えざるをえません。

洋と出会うことによって、天上から賞罰を定める君主 としての真のアイデンティティー を確立することもで あらゆる領域で、今世紀以降の最大の課題なのであっ の出会いということが、政治・文化・芸術・宗教など は私にもよくわかりません。ただ言えることは、 を担うべき宗教なのだと考えるべきでしょうか。それ でしょうか。やはりキリスト教は、各自独自の十字架 うな平凡な日本人も、キリスト教会の信者となったば ゆく母性的なイメージの神に変容していったのです。 く無限の根拠としての神、自意識抜きで自己を与えて 的な神観念は、一転して、どこまでも自我を空じてゆ 矛盾対立の感覚に心を奪われておりました。それが東 ス・マートン自身、若い頃は大変な二元論者で、神と はるかに容易であったのではないかと思います。トマ 的な世界観に立脚して、知的二元論を克服することも、 かりに、大変な遠廻りをしてしまったのだと言うべき トマス・マートンのような偉大な西洋人も、私のよ 正面からこの課題に取り組むことなしには現代人 善と悪、超自然と自然、天国と地獄など、極端 東西

きないのではないかということであります。

かなりの削除と修正を施したものです。で、「心身症から東洋神学へ」と題して連載されたものに、今回、本稿は、『柏樹』(柏樹社)、九四年十月号から、九五年一月号ま

本論 場の招き

はじめに

つある時代にあっては、さらに死・復活的に東洋の諸 にさせるために、当時一般に流布していたギリシャ哲 がっとみなし、これを通してキリスト教的真理の新 がった)とみなし、これを通してキリスト教的真理の新 がの間に余りにもギリシャ的主知主義的外装によって がの間に余りにもギリシャ的主知主義的外装によって がの間に余りにもギリシャ・ローマの異教世界に適 ないの間に余りにもギリシャ・ローマの異教世界に適 ないの間に余りにもギリシャ・ローマの異教世界に適 ないの間に余りにもギリシャ・ローマの異教世界に適 ないの間に余りにもギリシャ・ローマの異教世界に適 ないの表がたちの多くは、キリ

る。 『開かれた教会」への新しいビジョンが掲げられていいされるべき時機に直面しているように思われる。このような現代的要請は、カトリック第二ヴァチカン公会議(一九六二~六五)においても、その諸文書を通会議(一九六二~六五)においても、その諸文書を通らで、 でという次元を超えていっそう普遍化され、かつ具体宗教をも異質媒介とすることにより、単に東洋への適

しかし仏教独自というのは、何も仏教にのみ通ずるとにmplation のきわめて有効な道となりうることを力説ないわゆる「矛盾的相即」の論理は、宗教哲学的領域において、日本の神学の形成に新しい論理的基盤を域において、日本の神学の形成に新しい論理的基盤を域において、日本の神学の形成に新しい論理的基盤を域において、日本の神学の形成に新しい論理的基盤を域において、日本の神学の形成に新しい論理的基盤を域において、日本の神学の形成に新しい論理的基盤を域において、日本の神学の形成に新しい論理的基盤を描導に専念しておられたイエズス会司祭ラサール愛宮指導に専念しておられたイエズス会司祭ラサール愛宮指導に専念しておられたイエズス会司祭ラサール愛宮

教論理によって再表現せんとする神学的努力は、今日まないものである。それゆえ、キリスト教的真理を仏

る信仰 Ιţ plation に対するごとく、ギリシャ哲学がキリストのメ ッセージに対して有したよりもはるかに深い宗教的な 世界の一切の根底に横たわる論理として、仏教のみが 界自身に語らしめたおのずからの論理として、 たえず信仰内容のよりふさわしい表現形式を求めて止 た一つの実存的要請であった。恩寵の賜物である信仰 このような予感は私にとっては長年くすぶり続けてい しい表現とその論理的基盤を提供しうるにちがいない。 適応性をもって、将来のキリスト教哲学や神学に、 的相即の論理は、あたかも禅がキリスト教的 でなければならないであろう。このような意味で矛盾 越してあらゆる霊性的世界に普遍的に妥当し得る真理 い。とすれば、それは単なる一宗教としての仏教を超 よくこれを把握し顕示しているという意味に外ならな いうのではない。それは世界成立の根源的な真理を世 (fides quaerens intellectum)」であるから それはアンセルムスのいわゆる「知解を求め contem-従って

ところでわが国においては、すでに神冥窟で坐禅の

稿のねらいなのである。 にとって一つの避け難い摂理的な課題ではないかと思 がてこられた中山氏が「矛盾的相即」と規定された仏 げてこられた中山氏が「矛盾的相即」と規定された仏 にとって一つの避け難い摂理的な課題ではないかと思 唯一の大乗仏教国とも言われる日本のキリスト教学徒

の論理的構造については、たとえば「一即多」をもっ とか言われているのがそれである。けれどもこの「即 らに仏教究極において「生死即涅槃」とか「有即無 現されてきたものに外ならない。例えば、般若心経の る。この「矛盾的相即」は、仏教においては古来、単 応」「絶対無」といった諸概念 である「縁起・空」の真理を意味しているが、これは に「相即」と言われ、さらに略して「即」の一字で表 また西田哲学における 色即是空、空即是色」、華厳の「一即多、多即一」、さ 「矛盾的相即」の論理は、もと釈尊の自内証 的論理 -従って「弁証法的一般者」とか「逆対 「絶対矛盾的自己同一」 -の基礎をもなしてい の 場 (悟り)

る最も重要な基礎工事とならざるをえない。を探究するわれわれの試みにとって、最初に要求されを明らかにしておくことが、新しい神学形成の可能性少なくはない。それゆえ何よりも「即」の論理的構造て「イッショクタ」と言わんばかりの的外れの酷評もて「イッショクタ」と言わんばかりの的外れの酷評も

即の論理の特質(キリスト教再表現

の「秘境」)

(1) 二元論と一元論の否定

指要鈔(上)』の中で宋の四明、沙門知礼という学僧は、その著『十不二門「即論」を足がかりとし、次の如く説かれた。天台系の「即」の論理的構造について、中山氏はまず四明の

直ちに須らく当体全是なるべし。方に名づけて即と直ちに須らく当体全是なるべし。方に名づけて即と異なる。以て二物相合に非ず。及び背面相翻に非ず。応に知るべし、今家の明かすところ即ち永く諸師に応に知るべし、今家の明かすところ即ち永く諸師に

と述べている。四明はこれによって、天台の「不二」

ることを主張しているのである。は「当体全是」であり、これが天台独自の「即」であ

立場に通ずる。 とは、読んで字のごとく、はじめ、まず「二物相合」とは、読んで字のごとく、はじめ、まず「二物相合」とは、読んで字のごとく、はじめ、まず「二物相合」とは、読んで字のごとく、はじめ、まず「二物相合」とは、読んで字のごとく、はじめ、まず「二物相合」とは、読んで字のごとく、はじめ、まず「二物相合」とは、読んで字のごとく、はじめ、

二から一へ、分離を根底として結合を考えてゆくもの的救済観に通じていると言えよう。いずれにしても、何らかの仕方で事後的に合一するという考え方であり、主観と客観とが対象的分離的に存在していて、両者がところで、このような場合は、認識論的には、まず

否定しているという。

ればならない。 であり、それゆえ根本的には二元論の立場と言わなけ

れゆえに四明は、いずれも「即の義を成さず」として分別している点では「二物相合」と共通しており、そうにするには、これをひっくり返すよりほかない。やうにするには、これをひっくり返すよりほかない。か利合」のように分離するわけにはゆかず、オモテをが相合」の立場をとることになる。しかし「翻転」と言っても「断除」と言っても、迷悟をそれぞれ対象的にのように、もともと一つのものが相分かれて二つになのように、背面相翻」とは、あたかも紙のウラ・オモテ次に「背面相翻」とは、あたかも紙のウラ・オモテ次に「背面相翻」とは、あたかも紙のウラ・オモテ

ものであるから、根本的には一元論の立場であると考も、一から二へ、結合を前提として分離を考えてゆくこの「背面相翻」の立場は、認識論的にも神学的に

いは 山氏は指摘する。 うした概念そのものはやはり主客の分離という一面 実を事実のままに表現している論理とは言い難いと中 場を質的に超えたものではなく、実在体験の具体的 ぎぬものとして、 は二元論的 ば、この一元論的 から改めて二や多を説明してゆこうとするものとすれ ら一を求め、この対立物の抽象的統一概念としての一 しての一元論でありうる。はたしてそれが、二や多か はあるまいか。つまりそれは二元論の単なる裏返しと ら事後的遡源的に要求された抽象概念にすぎないので 的に自証されたものの表現であるとしても、しかしそ 分の境地は、たとえそれが「純粋経験」として、ある 客未分のものであり、主客はそこから分離してきたも えることができる。そこで根源的なるものは、 のとみなされるであろう。けれどもそのような主客未 「一者」とか「包括者」として何らかの形で体験 「二物相合」の一変形ないしその翻転にす 対象的分別的自己の日常的思惟の立 「背面相翻」の立場も、けっきょく 本来主

# (2)不一不二論(二にして一、一にして二)

ことが言われるのであろう。 とを意味している。そこから、不断煩悩得涅槃という 是れ涅槃であり、涅槃の全体がそのまま生死というこ 逆の意味を有するにもかかわらず、生死の当体、全く ということについても、両者はわれわれにとって全く 能である。波の当体は全く是れ水である。「生死即涅槃 翻でもないから、分離することも翻転することも不可 て、あたかも水と波とのように、二物相合でも背面相 る。これは、ものの当体、全く是れ一というのであっ 四明にとって真実の「即」 は、「当体全是」の即であ

か

も抽象的一般者の段階にとどまっているような外観 味しているにすぎないので、純粋に一元論的な、 上にとどまっており、全く無差別的無媒介的な一を意 の表裏一体性から表裏一体性への直線的志向の延長線 的構造は明らかにされていない。それは した古典的表現の一つではあるにしても、「即」 しかし、なるほどそれは、迷悟一如を体験的 「背面相 の論理 に吐 しか 翿

ばならない。 係を説明する論理としても全く不適当だと言わなけれ残している。これでは神と人間とのキリスト教的な関

一般に「A即B」というとき、「即」に関する致命的 いなものと考え、しかるのち何らかの仕方で両者を結 がつけるか、あるいはこれをひっくり返して、両者は もともと全く同一のものとして思念する点にあると思 もれる。四明も右の二つの立場を「二物相合」として、 あるいは「背面相翻」として共に斥け、「当体全是」こ あるいは「背面相翻」として共に斥け、「当体全是」こ を「即」の真義を成すものと主張しているのではある けれども、中山延二氏によれば、それはまだ単に無差 別的な「同一性」ないし「不二」として体験的に肯定 されるにとどまり、その体験そのものの論理的構造が されるにとどまり、その体験そのものの論理的構造が を記録をはいるのではある は、それはまだ単に無差 別的な「同一性」ないし「不二」として体験的に肯定

と言明する。その理由は仏教で「不二」ということは、って論理的に補完されることがどうしても必要である是の即」は、仏教本来の立場からすれば、「不一」によそこで中山氏は、四明の「不二」、すなわち「当体全

解明されていないという。

即無、 的見解に従い、「当体全是の即」の現代的論理表現とし Ιţ どこまでも紛糾させるばかりであろう。そこで中山氏 らず、二ならず」という否定の重畳は、仏教では単な あろう。 ねばならないと強調する。そのことは生死即涅槃、 的論理構造を有するものとして修正的に受け入れられ 立つならば、いたずらに抽象の闇路にふみ迷い問題 即の関係を完全に切り離し「あれかこれか」の立場に のでなければならない。この否定面と肯定面の矛盾相 して二」という絶対肯定と再び矛盾的に相即してい すものであるから、それは同時に「二にして一、一に る相対的否定の繰返しではなく、それは絶対否定を示 でなければならないからである。 ところでこの「一な なく、つねに「不一」と矛盾的に相即する「不一不二」 決して対象論理的無差別的な「一」を意味するのでは 結合即分離、 四明の「当体全是」の即を、 その他一切の矛盾概念についても、 それゆえ私は以下、中山氏の右のごとき独創 分離即結合」という不一不二的矛盾相即 仏教本来の立場から 全く同理で

て矛盾的相即を用いることにしたい。

て二、結合のままに分離、分離のままに結合という、主客分離でも主客未分でもなく、二にして一、一にして抽象的一面観として斥けられねばならない。けだし具体的現実の世界は、二にあらず一にあらず、単なる具体的現実の世界は、二にあらず一にあらず、単なる主客分離でも主客未分でもなく、二のような「当体全是」の立場からすれば、

ではない。 知の疲労(Müdigkeit)が生み出した背後世界」の論理い。「必死の一躍もて終局に達せんとする憐れむべき無い。「必死の一躍もて終局に達せんとする憐れむべき無

矛盾的相即の世界なのである。

このような観点から、不一不二的「即」の論理に託し成立してくる世界でなければならないであろう。私は界にも当然含まれ、むしろそれはかかる論理において表わす信解一般の普遍的論理として、キリスト教的世帯の分別的な知的意識に先立つ根源的世界の構造を一切の分別的な知的意識に先立つ根源的世界の構造を不一不二的矛盾相即の論理そのものは、われわれの不一不二的矛盾相即の論理そのものは、われわれの

であるか、いささかその例証を試みてみたいと思う。て、キリスト教思想を再表現することがどこまで可能

(3) 隠顕倶成的相補性

波動、 え、 いるという意味で、 後者をキリステた近代科学的方法論をどこか反映して か「可逆」であるというような主張は、例えば粒子と 両者は相互に含み含まれる関係をなしている。それ の場合は、内在が「隠」の関係をなす。そういう形で である。例えば「超越即内在」において、超越が 二なのであるが、その真相は「隠顕倶成」 してー、一にして二」ということは、既述のごとく決 おかなければならないと思う。「不一不二」とか「二に して二者の単なる無媒介的な不二ではなく矛盾的な不 (complimentarism) の原理に貫かれているということ 私はもう一つ、「即」 世界は究極の根底においては「不可逆」であると 非連続と連続を二元論的に分離して、それぞれ \_ 種、 が持つ重要な特質をつけ加えて 要素還元主義的発想を連想 的相補性

させるものであり、それらはいずれも究極の根底にお

うか。不可逆面も可逆面も、隠顕倶成的相補的究極 を表現するものとして受容すべきではなかろうか。 いては抽象的一面観と言わざるを得ないのではなかろ の両極面として把握しうるならば、共に正当な神概念

者

逆即可逆・可逆即不可逆」の立場は、伝統的キリスト Ιţ 不可逆はくらし」であり、逆に「不可逆を証するとき 同時に でなければならない。とすれば、「可逆を証するときは ある。それは れは桃の中に全く「隠」れて消えているということで す影のように自我が形として残存するのではなく、そ 者も無い が桃の花 すがごとくにあらず」ということである。もし尽天地 るときは、一方はくらし」ということである。それは |身心を挙して色を見取||すれば「かがみのかげをやど 「隠顕倶成」というのは、道元によれば「一方を証す 可逆はくらし」でなければならない。私の「不可 「顕」もまた、「隠」の絶対否定としての「顕 (顕) であれば、もはやそこには自己という (隠)。「くらし(昏し)」というのは、 「顕」の絶対否定としての「隠」である。 鏡が映

> づけとなったものは次のような事実であった。過去の このような立場からのものであったが、その体験的裏 である。 実を仏教哲学の論理を通して再表現してみた結論なの かつての阿部・滝澤論争に対する私の視点も

記録から再現してみたい。

性)ではなく、それは同時に、愛と自由と信頼の交わ ったといわねばならない あるから、かの不可逆性はこのような可逆性の因であ 自由と信頼の交わりは、 りをもたらすような不可逆性であった。しかるに愛と を喚起するような一方通行的不可逆性 た。つまりこの不可逆性は、決して単に畏怖の感の なく、可逆性と相即的な不可逆性であることを自覚し の論理を通して、この不可逆性が単なる不可逆性では に満たされていた。 私自身は入信以来、ただただ単純に不可逆性 しかるに後年、仏教と出会い、即 可逆性の地平に咲き出る花で (単なる不可逆 の意識 Ж

う高次の可逆的関係の中に招かれ包まれた瞬間に生起 逆性の意識は、実は私が神に出会い、 ところで、さらにひるがえって考えてみると、不可 愛の交わりとい

教の諸説をひとまず離れて、自分自身の入信体験の事

ってそれは同時に、我々の相対的我意の絶対化をも絶 絶対の分離 絶対者の働きは、どこまでも自らの不可逆的先行性を 現実としての「場」の論理構造を、私は「不可逆即可 することになるであろう。このような意味で、 事後的に強調されることはあっても-いる。とすれば、たとえ一が他より相対的にあるいは 可逆性と不可逆性とは相互的同時因果の関係をなして りえなかったのである。それゆえ覚信の事実の中では、 時に、出会いにおける絶対の結合(可逆性)なくして りも直さず可逆性 合には、いずれも抽象的で排他的な自閉的世界を虚構 は可逆面が、キリスト教では不可逆面が― を他から全く切断して独立に一方が絶対化される場 可逆即不可逆」と規定してみたのである。 不可逆性(絶対他者)を自覚するということが取 同時的相互因果を現成してゆく働きであり、従 (不可逆性) が自覚されるということもあ (絶対自者) の成立なのであり、同 例えば仏教で けだし 根源的 しかし

ある。

性の因であったということができるであろう。

要する

した事実である。そうすると、実は可逆性こそ不可逆

そのものである。彼はいう。ことばは、まさに隠顕倶成、あるいは矛盾相即の論理ろう。イエズス会の創立者イグナチオ・ロヨラの次のその深い秘義をより具体的に表現するものとなるであ自己、神と世界、私と汝の関係などに適用するとき、自己、かような「場」の論理はキリスト教的にも、神とこのような「場」の論理はキリスト教的にも、神と

なし給はず、ただ汝のみが為すべきであるかの如くざるものの如く神によりすがり、而も神は何事をもる経緯は、ただ神にのみ懸り、汝は些かも之に与ら行為の第一の規準は次の如くである。事物のあらゆ

即絶対自力という隠顕倶成の根源的事実を明快に表現力といわれるので、右のロヨラのことばは、絶対他力力であり、絶対者が隠で自己がすべてとなれば絶対自なすとき、絶対者が顕となれば自己は無として絶対他いわゆる自力と他力も、両者が真に隠顕倶成の関係を

ľ

総てを尽くして事に当たるべし。

したものと解することができよう。

# (4)個の独立性と相依相成

ら い えるであろう。しかしながら個否定的相依相成という ない。 に関係するというときに、もし関係し合う各々の個が はいえない。というのは、 ける真に縁起的矛盾相即的な「場所」 否定されているように感じたのも無理からぬ誤解とい 同一性 (identity) と考え、 寄せる西洋のキリスト教学者が、仏教の原理を単なる ということは、一般に単なる相依相成として相互関係 生ずれば彼れ生じ、此れ滅すれば彼れ滅す」(中阿含) の一面だけから考えられ、 故に彼れ在り。 此れに因って彼れ有り、 面のみに根底を置くということは、決して仏教にお 矛盾相即の論理は、 があった。従ってティリヒのような仏教に関心を 従来、 仏教の根本義とされている「此れ在るが 彼れ起るゆえに此れ起る」(雑阿含)、 個の独立性を否定するものでは 此れ無くんば彼れなく、此れ ものが相依り相対して互い 個の独立性が無視されるき 仏教では個の独立性が全く の把握であると

> ば、 すなわち具体的現実の世界では、 意味するものでもないのである(「二物相合」の否定)。 以前に各々がはじめから独立して存在していたことを のではない。とはいえそれはまた、 れた独立者として在るという事態から離れて言われる 依相成)は、 なのである。 たらしめ、つねに多と矛盾的に相即する縁起的同一性 られねばならない。つまりこの同一性は、差別を差別 である。「同」はつねに「異」と相即的な「同」と考え て無差別的無媒介的同一性と考えられてはならない その相互関係において互いに独立しているのでなけれ ことにおいて同時に各々が真に独立した存在として自 従って仏教的原理と目される「同一性」も、決し 実は相依相成という関係も成立しえないからであ AがBに非ざるものとして絶対に区別さ AとBと相依り相対するということ(相 AとBとは相対する AがBと相対する

は、それ自体矛盾であろう。けだし「独立」とは、他も他に対しての独立なのである。このように言うことかくして個は個に対して個であり、独立はどこまで

覚的に成立することを意味している。

もつものでありながら、事実上、それ自体が個の独立 ということも、それは明らかに独立を否定する意味を ことはありえないのである。同じように「相依相成 具体的な現実の世界では、相対関係ぬきの独立という しかしそれは独立ということばの意味に外ならない。 に依らずそれ自体に依って存在することだからである。 立を保証していることになっているのである。 なしには成立しえぬことであり、同時にそれが個の独

我論を脱することができた」と述懐したのも、この間 仏教ではこのようにして単なる自性孤起としての抽象 ており、しかもこのことはいずれも因果同時である。 うことによって、かえって真実に自己を自己として、 己を否定することによって、また相互に他を否定し合 経験あって個人あるのである」と悟って、ついに「独 的独立性をどこまでも否定し、相依相成との矛盾関係 他を他として成立せしめるという矛盾において成立し における真に具体的な個の独立性を肯定してゆくので それゆえ「個の独立」と「相依相成」とは、各々自 西田幾多郎が「個人あって経験あるにあらず、

の消息を雄弁に物語っているように思われる。

、場の自覚 ij スト教 神 秘家と相即 の

理

(1) 提灯の論理

界の諸相を一つ残らず包みこみ、かつその各々によっ うると同時に、逆に「内在的超越」から「超越的内在 いは完全に開かれていても、同じ一つの提灯の上 かも一つの提灯が、全く閉じられていても、半分ある 的な「場」であると考えることができる。それはあた て逆に包まれてもいるような、霊性的世界一般の普遍 く、もともと仏教に由来するとしても、しかしそれは 越」というような矛盾相即的実在表現は、前述のごと 「天」的方向と「地」的方向 へと果てしなく上昇してゆくことも可能な、霊性的世 (超越的上昇的方向) と底部 |超越的内在」から「内在的超越」へと限りなく下降し 般に「A即B」、たとえば (内在的下降的方向) 「超越即内在、内在即超

-とが矛盾的に相即する

灯 理」をそのまま開いてゆくことによって、その内部で から うのである。それゆえキリスト教的超自然の原理を外 する「大天」「大地」の論理と考えることができると思 容的な柔軟心のゆえに、これを「天」と「地」の相即 ている。私はこのような西田的「場所」の限りなく包 験」と晩年の「場所的論理」を比較すれば、同じ「提 の きにも、天は地から超絶しているわけではない。この がなくなるわけではなく、完全に開かれて天を仰ぐと 閉じられて「天地同根」と観じられても、天地の区別 状況の相違を示すにすぎないようなものである。全く のダイナミズムが晩年になるほど著しく強調されてき スト教を媒介として「絶対無」的場所の超越性、「即」 内在的汎神論的な世界観から不一不二的に開かれた |逆対応||的世界観への進展が歴然としている。 「提灯」は天と地が逆対応している絶対矛盾的自己同 「場所」である。西田哲学における初期の 禅的立場を基調としつつも、さらに浄土門やキリ の中にありながらも論理的自覚の面では、 場所」 へ付加する必要はなく、この「場所的論 「純粋経 すなわ かなり

かなる世界も成立しえないのだと考えている。よりもむしろかかる「場所」を離れては具体的にはい十分にキリスト教的世界の弁証が可能である、という

# (2) クザーヌスの場合

の中で次のように言っている。

の中で次のように言っている。

の中で次のように言っている。

の中で次のように言っている。

の中で次のように言っている。

の中で次のように言っている。

の中で次のように言っている。

の中で次のように言っている。

の中で次のように言っている。

神は名づけられるものでもなく、名づけられないもない、というのでもない(Quod neque nominatur neque non nominator, neque nominator et non nominator…)

神は無(nihil)でもなく有(aliquid)でもない。

うのでもない。 存在するとともに存在しない (cst ct non cst) ا ا

想は、有と無とを紙のウラ、オモテのように同じ一つ 物相合」的二元論の否定に通じており、一方「有であ め分離的に 非有非無の空的なる神を主題にしているように思われ 定にすぎない単無としての神とを否定して、事実上、 的にのみ考えられた単有としての神と、またそれの否 クザーヌスはこのような常ならぬ表現によって、 も共に否定されているのである。とすれば彼の 有と無という対立物の単なる分離も単なる結合(未分) ことができるであろう。つまりクザーヌスにおいては て「背面相翻」的一元論の否定に通ずるものと考える において結合的に(copulative)考える立場の否定とし の枝という考え方の否定、すなわち有と無とをその根 の矛盾の根 ると共に無でもある、というのでもない」といった発 けだしこの「非有非無」は、有と無とをあらかじ は残る第三の立場、すなわち当体全是的不一不 (distinctive) 考える立場の否定として「ニ (radix contradictionis) から派生した二つ 非有 対象

> 無的」なる神と言わざるをえないのである。 たクザーヌスの神は、 二の立場と考える外はないようであり、それゆえにま いかにも「空的」なる神、

ば、 時に無が有の原理であることを意味している。それが ていない。しかるに厳密に仏教的な即の立場からすれ 非存在の原理であるといいながら、その逆は全く考え 果相即性は認められていないからである。彼は存在は 理に先立つ神であり、 親近的であるにもかかわらず――その神は有と無の 私には不明だからであり、第二に論理の領域において、、、 論理において成立している体験の世界であるとしても 無が本来の仏教的無 することを憚るのは、第一、クザーヌスの否定神学的 有即無」の真義なのである。それゆえに厳密な しかし私がここであえてこれを「空」なる神と言明 有が無の原理であるということは、そのことが同 体験の内実においてどの程度の共通性をもつのか ―クザーヌスの神は、 (空)と――いずれも矛盾相即的 彼において有と無との可逆的因 絶対無」 の神にきわめて 即 原

ŧ

の立場からすれば、クザーヌスの説はなお対象論理的

思考を脱却しきれずに論理的不徹底を残しているとい

うことになるであろう。

ば 禅的見性体験 矛盾相即的不一不二的論理構造を有するものであって、 ものでなければならないと考えている。中山氏によれ との矛盾相即的な関係についての論理的な自覚を含む 賜物であるキリスト教的回心もそれ自体既に神と自己 うにいわれている 絶する何ものかがあるからだと考えられるかも知れな ると思われることであろう。 表現しようとする試みは最初から全くの見当違いであ る限りでは、キリスト教的世界をかかる論理によって ような最も徹底した根源的体験の世界であるというふ 心の回心」としてキリスト教的回心をも空じてしまう かなる意味においても撥撫するものであり、 仏教的即の論理に受肉しきることをやはり原理的に拒 しかしそのことは、キリスト教的世界には、 仏教的即 たしかに仏教的即がもともと究極者への志向をい (空 空、 それはしばしば見性者の側から あるいは絶対無) のみに直結する論理とみなされ しかしながら私は恩寵 は既述のごとく いわゆる それが ത

> る。 それは決して禅的見性体験に専属の論理というわけで はもともと何も存在しないと信じている。 ようとするとき、「即」の論理と絶対に相容れない要素 な意味で私はキリスト教的信仰の世界が自己を表現し れはたしかに可逆的矛盾相即的な神である。このよう は超越的上昇的であると同時に内在的下降的な神であ 的神は存在しえないのであって、そこに活きたもう神 ような世界には、 がその招きへの応答として成立してくるという、 きという根源的規定が含まれており、 もちろん一般の信仰体験の中にもつねにすでに深い キリスト教世界でもその高度なcontemplationの生活は である。 唯一の論理として融通無礙の普遍性を有するものなの はなく、 般の普遍的かつ最も具体的な論理と解し得る。 しかも父は母あっての父であるという意味で、 つまりそれは、 あらゆる霊性的世界がそれにおいて成立する 単に超越的上昇的に非可逆的な暴君 浄土門の念仏信心をはじめ、 またそれら一切 この 信解 そ 招

的な根源的招きを、われわれが改めて合理的思惟の領もっともわれわれの覚信が依って立つこの矛盾相即

因果性から非可逆的な前後(あるいは上下)因果が必なる神の単に非可逆的な超越者の概念が固定的に実体化されることになるであろう。有と無との関係についても、そのときどうしても不一不二的に出会った矛盾相即的域に移してこれを対象論理で説明しようとするならば、

# (3) 視覚との類比

然的に演繹されてくるのである。

り ば夜空にまたたく星を見るというときも、星の色は脳 すその対象物 れは中枢において知覚する色を、視光線の発射点をな 暗や色の感覚であるが、 視覚というのは、 しているのは網膜ではなく大脳の視覚神経の中枢に によってわれわれの網膜が刺激されたときに生ずる明 対象物との関係になぞらえて検討してみよう。 このことをいささか類比的に、たとえば視覚とその (内なる場) であるといわれる。ところがわれわ (外なる場) において意識する。 視光線といわれる一定波長の電磁波 しかし人間が実際に色を感覚 たとえ 人間 お ത

対象的に色が意識される場にすぎぬとの一般である。 ものの在処、 かも視覚現象においてその外なる場は、決して色その った具体的な神と全く同一の神ではない。 的に意識化された神は、もはや現実にわれわれが出 的に固定化されるに至る。 なる場へ投射された超越的永遠無限の存在として概念 かわらず、その瞬間に神はわれわれの意識によって外 の内なる場で内外相即的事実として自覚されるにもか う。すなわち、 な現象が人間の神との出会いにおいてもみられると思 持つことが明らかであろう。ところでこれと似たよう われわれはこれによって感覚する度に二つの「場」を 感覚の「投射(projection)」といわれる現象であるが、 単に外的な対象として意識しているのである。これは るのに、われわれは天空のかなたにおいて星の存在を の感覚野において内外相即的事実として感じられてい さて合理主義の神学が論ずる神は、このような つまり現実に色が知覚される場ではなく 人間が神に相対するとき、それは自己 しかしこのようにして対象 それはあた 「外な

る場」の神、単に非可逆的に超越的な対象論理的神概

地」の世界である。 地」の世界である。 やコブの活ける神は、「内なる場」にいますのである。 そしてこの「内なる場」とは単に内在的なものではな く、それは神の超越性と内在性、非可逆性と可逆性が く、それは神の超越性と内在性、非可逆性と可逆性が ではないであろう。

とえばアウグスチヌスが、神は出いているのかという理由が明白となるのである。たまるかのようにいろいろな仕方で矛盾相即的神概念をもるかのようにいろいろな仕方で矛盾相即的神概念をとの接触体験を有するキリスト教の神秘家たちが何故との接触体験を有するキリスト教の神秘家たちが何故とえばアウグスチヌスが、神は

わが内よりも内、わが上よりも上(interior intimo meo... superior summo meo)。

学者たちに抗議して

であろう。またエックハルトが即超越」「下降即上昇」の事実を体験的に描写したものと言うとき(文末の 図表参照)、それは神の「内在

一つであることを発見する。 突破(Durchbruch)においては、私は神性と私とが

plation の深みにおいてはと言っており、『不知の雲』の匿名の著者も、contem-

…完全な contemplator はこの一体性のゆえに真実に人と神とは、霊的にいわば二つではなく一つであり、

一人の神(a god)と呼ばれる。

れを汎神論的異端として白眼視する合理主義陣営の神と同様に、神との融合を語ったロイスブルックも、こに呑みこまれて消滅してしまったということが意味されているわけではないからである。多くの神秘家たちに呑みこまれて消滅してしまったということが意味されないであら、というのは、そこでは自己の独立性が完全に神と言明しているが、これらはもちろん単なる無差別的と言明しているが、これらはもちろん単なる無差別的

えない。本性を失うまでに神において変容されることはあり本性を失うまでに神において変容されることはあり魂はこの世でもあの世でも、自己の個人性の固有の

と断言している。それゆえ右のごとき神と自己との神

一、一にして二」の体験であり得る。が失われているのではない。同時にそれは「二にしてわれる。つまり合一の体験においてもなお個の独立性即的関係の自覚に外ならないと言う外はないように思秘的合一の体験も、真実には両者の不一不二的矛盾相

# (4)死・復活の論理

う。 われわれの自己は、現実に神と相対せしめられると われわれの自己は、現実に神と相対せしめられると でいたのであるということが、納得されてくるである でいたのであるということが、納得されてくるである う。

西田幾多郎はその宗教哲学に関する諸論文において、

う。 れ独立に、あるいは二物相合的に言われるのではなく、 れあって神あり」という、これら二つの命題はそれぞ ある。従って「神あってわれあり」ということと「わ の観点からのみはじめて正当に言われうることなの は悪しき循環にすぎず、 論理的に文字通りのことを理解しようとすれば、 あることに注目しなければならない。 も意識に先立つ根源的事実としての矛盾相即的概念で 論理的表現態としての概念ではなく、それらはいずれ 石とならざるをえない。しかしながら、ここに 的中核とするキリスト教徒にとっては、最大の躓きの 創造主と被造物との絶対的非可逆性をその信仰の教理 ば神もない」と述べているが、このような命題こそは、 とか「神がなければ世界はないように、世界がなけれ しばしば「仏あって衆生あり、衆生があって仏がある 衆性」「神」「世界」というのはすべて信仰内容の対象 神と世界、仏と衆生の可逆性は、 **涜聖的なことばと響くであろ** 縁起的因果同 もしこれを対象 それ 仏 詩

当体全是的に成立する事態である。従って「われあっ相互に他の命題を前提とし合うことによって、いわば

現したものに外ならないであろう。 現したものに外ならないであろう。 現したものに外ならないであろう。 現したものに外ならないであら、神が存在するということが同時に神が存在することであら、現実にわれた存在することであり、現実にわれたが存在するということが直ちにわれが存在するという、それは「神あってわれあり」ということは、われを根底としてそこから、て神あり」ということは、われを根底としてそこから、

十字架上で死んで(三日後に)甦られたという。いうところで、このような因果同時性は、その中に再びところで、このような因果同時性は、その中に再びところで、このような因果同時性は、その中に再びところで、このような因果同時性は、その中に再びところで、このような因果同時性は、その中に再びところで、このような因果同時性は、その中に再びところで、このような因果同時性は、その中に再びところで、このような因果同時性は、その中に再びところで、このような因果同時性は、その中に再びところで、このような因果同時性は、その中に再びところで、このような因果同時性は、その中に再びところで、このような因果同時性は、その中に再びところで、このような因果同時性は、その中に再びところで、このような因果同時性は、その中に再びところで、このような因果同時性は、その中に再びところで、このような因果同時性は、その中に再びところで、このような因果同時性は、その中に再びところで、このような知识にある。

とイエスの死・復活のときとの同時性の自覚が、宗教とイエスの死・復活のときとの同時性の自覚が、宗教には同時関係(可逆性)が横たわっている。すなわちには同時関係(可逆性)が横たわっている。すなわちには同時関係(可逆性)が横たわっている。すなわちには同時関係(可逆性)が横たわっている。すなわちには同時関係(可逆性)が横たわっている。すなわちには同時関係(可逆性)が横たわっている。すなわちには同時関係(可逆性)と前後性(不可逆性)との矛盾的相即においてはじめてその奥義(私ystcrium)を啓示するものであるということができる。それも覚信のレベルでは、今ここにある自己が、宗教(三日後の)復活に逆対応している死なのであり、その(三日後の)復活に逆対応している死なのであり、その(三日後の)復活に逆対応している死なのであり、その(三日後の)復活に逆対応している死なのであり、その(三日後の)

しかし彼らはそのような非難には強く抗議していたの調のゆえに合理主義的神学の陣営から異端視されたが、インルト、ロイスブルック、ニコラウス・クザーヌス、(たとえば、ヨハネス・エリウゲナ、マイスター・エッ(たとえば、ヨハネス・エリウゲナ、マイスター・エッ同時性(可逆性)を表明したキリスト教の神秘家たち同時性(可逆性)を表明したキリスト教の神秘家たち同時性(可逆性)を表明したキリスト教の神秘家たち同時性(可逆性)を表明したキリスト教の神秘家たち

的には究極の場にほかならないであろう。

までもなくキリストの死は単なる死ではなく、同時に

ち創造なくしても超越的に独立自存する絶対的実在で こと(可逆性)と、神が絶対に先であり、 て相対することである。それゆえ、このような出会い るともいわれる。それは絶対の「汝」に、 ゆえそれは、根本的に他者性(otherness) 根こそぎ撥撫されたところに成立するであろう。それ また「神のごとく成らん」とする直線的上昇の意志が との不可逆性を離れた単なる可逆性(循環性)、従って であり、このことはすでにロイスブルックのことばに あるいは神的愛の満ち溢れる唯一の場 かえって相依相成の事実が両者の出会いの場として、 同時にこのような神の絶対的先行性独立性のゆえに こそ神の絶対的超越性が自覚的に肯定されるのであり るといってよいと思う。すなわち、相依相成において の中で矛盾的に相即している根源的自覚の両契機であ あるということ(非可逆性)とは、同一の覚信的事実 の場所においては、 な知的暗黒の「雲」 みた通りである。キリスト教的神秘体験は、神と自己 神と自己との 不分明な愛の直観 「相依相成」という (故郷) として 創造に先立 の感じであ 自己放下的 -を通し

覚信されてくるのであると考えられる。

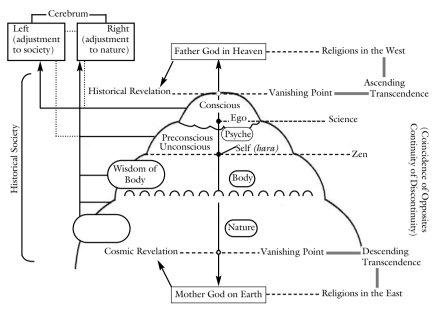
ように私には思われるのである。 成上きわめて実り豊かな論理的地盤を提供してくれる的世界の論理」として、少なくとも将来の日本神学形「受肉」や「死・復活」の論理、さらに一般的に「恩寵に自己を啓示する「場」の論理であり、従ってまた論理は、キリスト教的には活ける神の働きがわれわれ言のような意味で、中山延二氏の「矛盾的相即」のこのような意味で、中山延二氏の「矛盾的相即」の

越における「上昇即下降」

イメー ジに訴える

超

究極まで、天まで、愛さなければならない。天を、究極まで、天まで、愛すべき地への接吻なのだ。我々にも一方が他方を拒否するようにと地を究極まで愛さない限り、トルストイやニーチリでもなく、愛すべき地への接吻なのだ。我々が天見よ。このキリスト教は、地の拒否でも地への裏切憎むものだと、今日まで我々は考えて来た。しかし憎むものだと、今日まで我々は考えて来た。しかしキリスト教は、天を、天のみを愛し、地を斥けて



"Tu autem eras interior intimo meo et superior summo meo." (Augustinus) = "

天が地でない限り、それも古い表面だけのキリスト

地が天でないかぎり、それは古い異教的な地だ。

の本質が宿っているのだ。

となのだ。この接触・合致に、

キリスト教そのもの

エフスキーの

〈地の秘密は、星の秘密に触れる〉こ

は天に身を捧げ天に開かれるのだ。これが、ドスト

初めて、

ていないことになるのだ。(メレジコフスキー) 可解ならば、我々はキリスト教の本質を何も理解し 顕れる。それは天なる地、 教的天に過ぎぬ。しかし、 神について』 心療内科』 キリスト教の塩の塩なのだ。今もなおこれが不 注 中公新書、 春秋社、 昭和三六年、二八~二九頁 七五~ 地なる天である。これこ 〈新しい地と新しい天〉 七九頁。 が

宗教の比較』の中で、「ヨーロッパはむしろ合理的科学三 オクスフォード大学のツェーナー教授は、その著『東西二『神について』春秋社、昭和三六年、二八~二九頁。

その究極まで、地まで愛さねばならない。このとき

それは一つの愛となり、天は地に下り、

地

の検討を試みた。 するとともに、そのような観点のアプリオリスムに若干 諸宗教を福音への準備と解するツェーナーの思想を紹介 海星女子学院大学『研究紀要』第十一号、一九七二年 165-6. 私は拙稿「天にいます父、地にいます母」 Religions: Religion East and West (Beacon Press, 1962), pp を要請している。Cf. R. C. Zachner, The Comparison of 教のヨーロッパ中心主義からの脱却とその真の普遍化と う事実を示さなければならない」と明言して、キリスト し示すと解される限り、ことごとく同化吸収しうるとい は……東洋の諸宗教をも、それらがキリストへの道を指 らに「キリスト教が自己を普遍的信仰と言明するからに 求める方が、はるかに自然なことであろう」と述べ、さ 民族の方に福音への準備(pracparatio evangelica)を探し に至ったわれわれとしては、ギリシャ人よりもアジア諸 「ここ二、三世紀を通じてアジア民族の宗教文学を知る の試練に耐えてきた各個宗教の生誕地」であるから 的探究の故国」であったのに対し、「アジアこそは長期 これは本稿の「予備的考察」である― 一において 神戸

> 和四二年)第一六条、第四一条。以上をとくに参照 四条第三項。『教会の宣教活動に関する教令』(同所、 リエンス宗教研究所、昭和四二年)第五条第三項、 (同社、昭和四一年) 第二条。『現代世界憲章』 昭

中山延二『現実存在の根源的究明』(百華苑、 については、出版社名を省略する)。 年)一七九項参照。(以下、「百華苑」発行の同氏の著書 昭和四六

五

六 中山延二『本来の教育哲学』(昭和四七年)一八頁参照 同氏『世の中』(昭和四六年)序八頁、本文一一頁参照

七 切経刊行会、昭和四年)第四六巻、七〇七頁。知礼(九 直須当体全是方名為即。」(原文)—『大蔵経』(大正 「応知今家明即永異諸師。以非二物相合。及非背面相翻

は古くナーガールジュナ(竜樹一五〇ごろ―二五〇ごろ) 顗(五三八―五九七)によって開創されたが、その系譜 学僧。「天台宗」は法華経を根本聖典とし、天台大師智 八七)の系統で、宋代の天台宗を大成した淅江省四明の 宗代天台宗復興の基となった義寂(浄光大師九一八―九 六〇―一〇二八)は四明尊者、法智大師ともいわれる。

八 この部分の解釈については、中山延二『現代を救う哲学』

に由来している。(『新・仏教辞典』誠信書房。

昭和三七

四

『教会憲章』(中央出版社、

昭和四〇年)

第一六条。『キ

リスト教以外の諸宗教に対する教会の態度についての官

37

- 源的究明』(昭和四六年)二二~二五頁。以上を参照。(昭和四二年)一六八~一七五頁。同氏、『現実存在の根
- 10 F. Nietzsche, Also sprach Zarathustra, I, Von den Hinterwelten
- | 一 道元禅師『正法眼蔵』「現成公案の巻」。
- 六頁参照。 二 本多正昭『比較思想序説』法律文化社、一九七九年、七
- 本キリスト教学会、一九八一年、一三一~一三二頁参館、一九七九年)の書評」、『日本神学』二○号所収、日|□ 本多正昭「滝沢克巳著『続・仏教とキリスト教』(法蔵|□ 本多正昭「滝沢克巳著『続・仏教とキリスト教』(法蔵
- ~|||頁。||四 P・アルペ『キリストの道』第一巻、中央出版社、二一
- 話』桜楓社、一九六三年、七七~七九頁参照。 |五 Paul Tillich 著、丁野政之助訳『キリスト教徒対仏教徒対
- 六『善の研究』序文
- 14 Nicolai De Cusa, *Opera Omnia*, Iussu et Auctoritate Academiae Litterarum Heidelbergensis ad Codicum Fidem

Edita, IV Opuscula I, Edidit Paulus Wilpert, (Hamburgi in Aedibus Felicis Meiner, 1959), De Deo abscondito, pp. 10, 8. (大出哲、坂本堯訳『隠れたる神』創文社、昭和四七年、一二頁参照)。 Op. cit., n. 9, n. 11, pp. 7–8. (邦訳、一〇~一三頁参照)。

「ハ この点については、次の二つの見解を紹介しておきたい。 stage)」に持っている。従ってそれはなお有神論的対象 ಠ್ಠ 消滅しており、従って仏教的空と十字架の聖ヨハネの神 ト教的神秘主義の最高の形態の中では経験的自我は全く と仏教的無とは、究極的には同一の世界である。キリス 四五年)序説1、十一~一三頁参照。(B)否定神学的無 逆に、かかる回心をもさらに回心するといった立場があ ころに成立するのであり、従ってそこには経験的存在者 を空ずる禅的見性は、そのような志向性を断ち切ったと 論理的思考性の延長線上にあるものである。しかし一切 の根をティリヒのいわゆる「神話的段階(mythological しているかに考えられている究極的な無は、実際にはそ るものである。否定神学において一切の存在者から超脱 (A)否定神学的無と仏教的無とは、全くその根を異にす 一般からその原理的な原因の方に向きを変える回心とは -山本清幸『道元禅の省察』(平楽寺書店、 昭和

秘的な夜との相違は、単に神学上のものにすぎぬと考えられる。 ——Cf. Thomans Merton, Mystics and Zen masters, (New York: Farrar, Straus and Gilroux, 1967), pp. 29-30 242

- | ₹ Cf. Nicolai De Cusa, op. cit., n.11, n. 8.
- 110 A. Augustine, Confessiones, 111, IV, 11.
- Heister Eckhart, A modern Translation by Raymond Bernard Blankney (New York: Harper Torchbooks, 1941), p. 232 (Dentsche Mystiker, Hrsg. v. F. Pfeiffer, II, Meister Eckhart, 284)「突破」とは永遠なる誕生のことであり、自己と空間と時間を超越して、神性の住まいである永遠性の中にはいることである。(R. B. Blakney)
- Here Cloud of Unknowing, tr. by Clifton Walters (Penguin Books, 1961), c. 67, p. 133.
- 1967), p. 8.
- 幾多郎『哲学論文集、第7』一一〇頁。 二四四頁。西田二五 現代日本思想大系二二巻『西田幾多郎』二四四頁。西田

- 11⊀ Cf. The Cloud of Unknowing, pp. 36–7
- 抜粋要約す)。 「二七 小野寺功『大地の文学』春風社、199-201より(本多・
- 二八以下は図に関する拙論です。

「相即神学への道」『キリスト教は仏教から何を学べ科大学雑誌)七巻三号、一九八五年、三三五頁以下。「超越における上昇と下降」『J・UOEH』(産業医

るか』法蔵館、一九九九年、一五頁以下。

たものです。 スト教」を、本学会の主題に合わせて、削除・修正・加筆し路社、一九九二年)の第一部第五章「仏教的即の論理とキリ本論は、拙著『神の死と誕生――「即」の展開を求めて』(行

## レスポンス

### 小野寺 功

## はじめに――出会い

題に直面していたからである。 題に直面していたからである。 の必然的道行きが改めて痛いほどよくられており、その必然的道行きが改めて痛いほどよくられており、その必然的道行きが改めて痛いほどよくられており、その必然的道行きが改めて痛いほどよくにおまで本多先生が生涯を賭けて追求してこられたこり場へ」と題した今回のレジュメを精読して、「身より場へ」と題した今回のレジュメを精読して、

的霊性の理念」を書き、西田哲学を媒介にした日本のスト教的世界観」や「伝統と創造の課題における日本その頃私は何者かにうながされて「場所的論理とキリ先生と初めてお会いしたのは昭和四五年であったが、

一方この頃本多先生は、(1)「縁起的神概念の探カトリック神学の可能性を模索していた。

な諸書に接する機会に恵まれたことがある。 な諸書に接する機会に恵まれたことがある。 な諸書に接する機会に恵まれたことがある。 のな論文を、相継いで発表され、その先駆的な取り組的な論文を、相継いで発表され、その先駆的な取り組むというか、対また先生には、天性の学問的な縁結びというか、対また先生には、天性の学問的な縁結びというか、対するために、あらゆる便宜をはかってくれた友情には、あるかには、大いに啓発され、励まされるものがあった。 本がはない。その一つに、招かれて二度ほど神を動のほかはない。その一つに、招かれて二度ほど神でるために、あらゆる便宜をはかってくれた友情には、大いに啓発され、過去である。

を受容しており、中山先生の名講義は、それの再確認学における「絶対矛盾的自己同一」の「場所的論理」即の論理」については、当時私は既に以前から西田哲にだ師のキャッチフレーズともいうべき「矛盾的相

と具体化に役立つことにとどまったように思う。

はつけ。 これはもしかして本多先生と私の個性の相違かとも これはもしかして本多先生と私の個性の相違かとも これはもしかして本多先生と私の個性の相違かとも これはもしかして本多先生と私の個性の相違かとも これはもしかして本多先生と私の個性の相違かとも これはもしかして本多先生と私の個性の相違かとも これはもしかして本多先生と私の個性の相違かとも これはもしかして本多先生と私の個性の相違かとも これはもしかして本多先生と私の個性の相違かとも

定的に必須なものばかりであった。いま考えてみると、ト教懇談会」への入会勧誘など、すべて私にとって決亨先生を紹介され、一泊討論を試みたり、「禅とキリス

その他、本多先生には、森先生を介して哲学者鈴木

のことだと、今回このレジュメを読んで、改めて痛感金入りの「矛盾相即の論理」の体験的裏付けがあって上昇的超越を促して止まない強い確かな友情には、筋大地に根を下ろし、万事沈潜型の私に対して、絶えず

# 体験のドグマテイク――信と覚――

させられた。

のことのように思われた。聞くような、他人ごととは思えない、まさに自分自身きく」という表題は、文字どおり「身につまされて」ロセスをたどってきたので、序論に掲げられた「身に以上のように、私の場合は全く似たような探究のプ

ぶ西洋哲学のみでは、自分の心底からの人生観・世界要理」を学び、カトリックの信仰をもつようになった。気づいて、哲学科に転科し、人生の確固とした支柱を気づいて、哲学科に転科し、人生の確固とした支柱をしたが、精神的な自己確立が全くできていないことにしたが、精神的な自己確立が全くできていないことにしたが、精神的な自己確立が全くできていないことにしたが、精神的な自己確立が全くできていないことに

私の場合には内面的な信仰上の要請があり、ピッタリ 観の形成には役立たないことに気づいて、その間隙を くるものでないと、 いかに埋めるか、 悩みは深まるばかりであった。特に 根底が浮遊し、「身」が持たないの

である

共感せざるをえない

と思う。それで結果的には、H・デュモリン神父に師 ったが、これが当時のカトリック世界の常識であった ーマとしては許可にならなかった。西田哲学は哲学で たといってよい 矛盾をかかえ、ある種の心身症にいつも悩まされてい 多先生の青春時代ほど徹底してはいないが、常に自己 事してアウグスチヌスを専攻することにし、西田哲学 はないというのが主任であるジーメス教授の判断であ して追求することにした。このように私の場合は、本 は自分の課題として独学することに決め、これを並行 大学院ではぜひ西田哲学をやろうと考えたが、研究テ 私は学部時代はハイデッガーを中心に学んでいたが、

ラ哲学を徹底して学ばれていたのでこの想いは一層強 特に本多先生は、 当時ドミニコ会に入会されてスコ

> しても身に会わないわけです」という告白には、深く 事実を適切に言語化していける学問でなければ、どう 的要求、 かったはずである。その意味でつぎの 私の再生の原点である神との体験的出会いの 「日本人の実存

対他者である聖霊の導きによると考えられるからであ るものは、理性的反省ではなく霊性的自覚であり、 ると思う。それというのも、 ったより根源的主体的認識の立場から見直す必要があ な「信仰と理性」という図式を超えて、「信と覚」とい の啓示による信仰内容の論理的把握を、ヨーロッパ的 このアポリアを乗り切るためには、どうしても従来 真の自己認識に到達させ 絶

ざす「心身一如」の思想の復権にふさわしい新たなキ してこれにあてているが、これこそ「全的人間」 る。このことを本多先生は、「覚信」という言葉を造語 をめ

度、教義、典礼、戒律などが中心であったような印象 らかといえば、個人の信仰体験を語るよりも、 第二バチカン公会議以前のカトリック教会は、どち 教会制

リスト教神学の革新的把握であると考える

なものへ、そこに次の本論としての「場の招き」の真ならない。体験から本質へ、具体的なものから抽象的今後その「内在的超越」的性格が再評価されなければを内包するものであり、「体験のドグマティク」として、を受ける。しかし経験はそれ自体、本来は普遍的論理

### 矛盾相即と身

的人間を指す言葉である。

意があるのだと思う。

ときには、いつも心のことを考え合わせ、一つの統一本多先生の宗教哲学の特色を一言で表現すれば、「心身本多先生の宗教哲学の特色を一言で表現すれば、「心身本多先生の宗教哲学の特色を一言で表現すれば、「心身本 の ときには、いつも心のことを考えると思う。

れた身体の意義をもつものとなる。

ル、ギリシャ語でソーマ〕も、身と同じく、本来は全あって、聖書の「からだ」――〔ヘブライ語のパーサこのような身の解釈は、キリスト教においても共通で肉身〕の学道なり、身は学道よりきたり、学道より肉身〕の学道ない、身にて学道するなり。赤肉団〔全

本論の「場の招き」の中で、私にとって特に重要とよいであろう。 本論の「場の招き」の中で、私にとって特に重要とよいであろう。

ク・クザーヌスなど否定神学的な神秘家に対して、相この基礎作業のために、エックハルト・ルイスプル

挙して「法の器」とするとき、人は「覚信」から生ま

きたと思う。肉体は父母から生まれるが、その肉体を態と考えて、その全体を「身」という言葉で表現して

るいは東洋におけるキリスト教の、新しい具体的形がこれによって、知と行の両面にわたって、日本の、あ極めて重要な意義をもつものであると思う。なぜなら即の論理の立場から再解釈を試みておられることは、

明らかにされてくるからである。

され、将来の日本の神学の形成に大きく貢献することるいは受肉や、死・復活が一層福音に即して深く自覚する「場所の論理」として、神と自己、神と世界、あスト教的には、三位一体の神が、私たちに自己を啓示よく考えると、確かに「矛盾相即の論理」は、キリよく考えると、確かに「矛盾相即の論理」は、キリ

が期待される

と深く相呼応するものがある。

るが、本多先生のこれまでの探究は、まさにこの道を

歩み、遥かな地平を開こうとするものである。

#### 東西の呼応

うに思う。

「はいっと神父の存在は、この状況を変えつつあるよられるようになったアメリカ人のイエズス会司祭T・い。や『空と神のダイナミズム』〔春秋社〕で日本で知理解を得ているとはいえない。しかし最近『水の味わい』や『空と神のダイナミズム』〔春秋社〕で日本で知れるようになっただこうした見解は、現状においてはあまりに先駆

学を模索する試みであり、本多先生のこれまでの探究従来のキリスト教的神理解を捉え直し、新たな世界神思想との深い出会いがあり、その東西の交流の中から、ハンド神父の場合には、日本における禅仏教や老荘

これまでにない深い啓発を受けたのは、キリスト教ので響いてきた想いは忘れがたい。またもう一つ、私が想指導を受けたことがあり、その福音的霊性が肚にま私も一度戸塚の聖母の園修道院で、ハンド神父の黙

ことである。 これまでにない大胆で斬新なアプローチを試みている最も重要な要ともいうべき「三位一体論」の解釈に、

関わるのか。

矛盾相即の論理の真理性が、三位一体論とどのように理的解明を心掛けてきたが、この点本多先生の場合、理的解明を心掛けてきたが、この点本多先生の場合、私も自分なりに、実に困難な三位一体論の場所的論

待してやまない。 ハンド神父の試みをてがかりに、さらなる進展を期

一言ご意見を伺うことができれば幸いです。を考えているが今のところ、これは私自身の解釈で、的に聖霊論的思考の論理と理解し、霊性とのつながり西田哲学における絶対矛盾的自己同一を、キリスト教最後に私は、本多先生が日頃主張される矛盾相即や、

### 討議

会 小野寺 功

司

八木(テーマの「身より場へ」の「より」とはどうい

うことでしょうか

相即しているという、そういう意味合いを持っている同時に場から招かれているということと連なっている、るという、こちらから渇き求めていくということは、から身へ」という方向と重なっている。場から招かれも「場」も逆対応的構造を内にもっておりまして、「場本多 これは、「身から場へ」という意味ですが、「身」

とですか。 覚することが「場」へとつらなっていくとそういうこ八木(つまり、「自覚」のことですか。「身」として自 と思います。

本多「自覚」といってもいいですね。

八木「身」の、ね。

本多 そうです。

と、そういうことでいいですか。 八木 「身」の自覚が「場」の考えにつらなっていく

本多そうですね。

八木をれだけですか。

逆対応している。これが「自覚」ではないかと思い招かれていくのか、そういう順序を表現するものです招かれていくのか、そういう順序を表現するものですがどちらから気づいてはいっていくか、そしてどこへがどちらから気づいてはいっていくか、そしてどこへ本多 信覚と覚信と二つに分けたのですが、われわれ

うだと。

の「身」として捉えた場合に、自覚が「場」につらな肉体だけでもだめだし、そうではなくて、一つのもの入っているわけですから、つまり心だけでもだめだし、八木(すると、「身」でなければいけないということが

るとそういうことですかっ

です。そうすると「場所」も「場」の一字にしたらどいうのを活かさないのか、という気持ちがあったわけというと二元論的なのです。なぜ大和言葉の「身」としたね。身体というと普通、bodyなんですね。八木さんは先に「身体と場所」という主題を出されまへ多。そうですね、私が「身」とあえて言ったのは。本多。そうですね、私が「身」とあえて言ったのは。

ったらなる、と。心だけだったら「心より場へ」にはならない。「身」だいだけだったら「心より場へ」にはならない。「身」だ八木(肉体だけだと「肉体より場へ」にはならないし、

本多 そうですね。

は違うとおっしゃいましたが、この全体を貫いている即非の論理は同じかとお聞きになりました。秋月先生花岡 以前に、本多先生は秋月龍珉先生に即の論理と

本多先生の考えは

即」「絶対矛盾的自己同一」の同義語として使っていまは、「色色」(板書)です。「即」は「相即」「矛盾的相本多 即非でない即はないということです。色即是空

花岡 そこが秋月先生の考えとはまったく違っている

す。

本多 しかし話し合えば、合ってくると思っています。

というのは「神さま」とつながる言葉で、そういう言といった場合の「神」の連続線上にとらえると、「み」河波 「身」という言葉ですが、たとえば「神さま」

本多 隠れ身?

か別々なのか、ということについては…。 が、発音がちがうそうです。「み」という言葉にも神と が、発音がちがうそうです。「み」という言葉にも神と が、発音がちがうそうです。「み」という言葉にも神と が、発音がちがうそうです。「み」というますね、発音が。 が、発音がちがうそうです。「み」という言葉にも神と が、発音がちがうそうです。「み」という言葉にも神と が、発音がちがうそうです。「み」というのはほかに「み」という か別々なのか、ということについては…。

てきますよね。 り神の「み」でもありうるわけで、文脈によって変っ本多 「身」というのは、仏身ともいいますし、やは

ということがちょっと気になります。です。それと「身」の「み」がどうかかわってくるかとか。「み」というのも日本原始の神と対応することば河波(日本においては、「ち」とは神です。ちはやぶる、

に歴史ありというのを痛感いたしました。本論でも、小坂 大変興味深く拝読いたしました。序論では、人

IJ くり、そこから耳の内部構造を知った。目の構造を知 深かった。ノアレの『道具』という本に、人間が自分 うのは、相互性はあっても、それをひっくりかえすこ っておられますが [三一一三二頁]、これも非常に興味 相互性はあると思うのですが、相互性と可逆性という として愛と自由と信頼の交わりというのがありますが り立たないという意味で「可逆性即不可逆性」という あります、「可逆性即不可逆性」という問題についてで おります。二箇所ほど質問があります。先生の持論で 感じで、非常に西田哲学が理解できたようで感謝して 西田哲学に別の角度から光をあてていただいたような の耳の構造を知ろうと思ったときに、まずピアノをつ 二つの場、内なる場と外なる場ということをおっしゃ とはできないのではないかということです。二つ目は、 のは意味が違うのではないか。 ここのところがしっくりこない。愛というのは確かに のは論理的にはわかるのですが、論文で、可逆性の例 また反対に不可逆性も可逆性を前提にしないと成 可逆性は不可逆性を前提にして成り立つのでであ 人間の愛と神の愛とい

たい。

それにどういう意味があるのかということをお聞きしているのにカメラを作った。西田も「論理と生命」という論を知ることになった。西田も「論理と生命」という論を知ることになった。西田も「論理と生命」という論を知ることになった。西田も「論理と生命」という論るのにカメラを作った。それによって自分の目の構造るのにカメラを作った。それによって自分の目の構造

とえば星をみて、これは一億光年の星だと、一億年前とえば星をみて、これは一億光年の星だと、一億年前、大間は色を意識する。外に色を意識しているとおもっているが、色が成立するのは「ここ」ですね。しかしているが、色が成立するのは「ここ」ですね。しかしたが入り網膜を通り、大脳の視覚神経中枢ではじめて光が入り網膜を通り、大脳の視覚神経中枢ではじめて光が入り網膜を通り、大脳の視覚神経中枢ではじめて光が入り網膜を通り、大脳の視覚神経中枢ではじめて光が入り網膜を通り、大脳の視覚神経中枢ではじめて光が入り網膜を通り、

それは見なければないも同然で問題にならないわけで にしたいと考えて本を読んだのですが、ぴったりくる があるような気がしています。これをもうすこし確実 神学者のいう神概念の違い、ここに一種のアナロジー 外だけが存在の場であるかのように意識しているけれ がおこなわれていて、 す。そして、内外相即的に色が知覚されるという現象 は外からやってきて外に客観的証拠があるわけですが、 にある星ではないわけです。一億光年前の光です。光 でおこなわれているけれども、今見る星の色があそこ われには感覚される。一つは内外相即的に、 られているのに、向こう側にプロジェクトしてしまっ 視覚神経を刺激している。そこで色というものがつく に出発した光が、一億年かかって網膜を刺激し、 ると思うわけです。外なる色と内なる色の二つがわれ そういう作用が営まれているという二重現象があ 色はあそこに今あるんだと、色が外にそのままあ 神秘家たちのいう神秘体験と合理主義の哲学者や 実はその前にたえず内外相即している場で、実 われわれは普通、 外にあるもの 現にここ 脳 ഗ

説明には出会えなかった。

念との関係を精査する必要があると考えているところが存在すると思考する「場」とは違う。しかし、そこが存在すると思考する「場」とは違う。しかし、そこが存在すると思考する「場」とは違う。しかし、そこが存在するというのです。体験の「場」と、われわれが神むしろ日常的です。しかし体験された神でないと、生むしろ日常的です。しかしを対象的に考えるのは、私たちには神と仏というのを対象的に考えるのは、私たちには

したら人格的神になるのでは。といった場合の、内に知られた神は外にプロジェクトジェクトするといったけれども、もしそうなら「相即」八木(光の感覚は脳の中にあるのだけれど、外にプロ

はないでしょうか。ですね。そういうふうにとらえられるとつながるのでなかの人格的な言語世界と場所論的な言語世界の相即本多(そうですね。相即しているかぎり。相即関係の

八木 そう考えていいのでしょうか。

本多 やはり方便が必要です。対象論的・人格主義的

な言語で伝えられると思うのです。しかし、もっと掘

ておくと、ばらばらになる。やっぱり共通の深いです 的なあるいは対象論理的な絶対者の概念だけで放置し り下げて、諸宗教の対話の場を考えますと、人格主義

ね :。

八木 即外だと場所的な空間が外のためにあるということに 便利すぎるくらいですけどね、内即外だと。内

なってしまってぴったりだが、話がうまくいきすぎる

というか…。

本多 八木さんは人格主義的な言語と場所的論理の言

語を分けていますね

八木 一応、区別はしています。

本多

そこを聞きたいです。

八木

私はプロジェクトしていると考えています。

小野寺 何が何を、ですか。

八 木

場所的な神のほうが実は先で、先というとまた

今お話を伺っていて似ているなと思っていました。プ するという、そういうふうに考えていたものですから、 少しちがうけれども、外に人格的な神がプロジェクト ロジェクトといっていいのかもよくわからないのです

が。両局面あるわけですから。

いるのかということが自覚されないと、これはおとぎ 本多 プロジェクトしながら、何をプロジェクトして

話になってしまう。

まう。だいたい仏教の人が人格神を攻撃するときは 両方というか、特に人格神のほうがおかしくなってし 八木とくに切り離すと両方おかしくなるんですよ。

切り離して人格神を攻撃しているでしょう。

田中 覚信という言葉についてうかがいます。確か西田

ぜ恋愛をするのか」とそういう形で恥を理解する。 ります。これは結びの言葉ですが、「私は神を知らない の と「覚」ははなれたものではないということに大変共 田が『善の研究』で最後にのべた「信の直覚」、「信 むしろ本多先生が引用なさった「隠れたる神」は、西 れどもやはり信ずるということの中に自分自身が何も る意味では禅問答を彷彿とさせるような構成だけれど りません」とそういう言葉で「知りもしないものにな 神」、そこでたしかキリスト教徒と異教徒がでてきて異 てで最後になっているのですが、その部分は今日のペ もよく神を知るものである」という言葉で『善の研究』 ただそれを愛す、またはこれを信ずという者はもっと の目覚めということがのべられています。ですから、 のであるかを知るという自覚、「我知らず」という形で ーパーの中にありました、クザーヌスの「隠れたる はおわっています。それは「愛と知」という章、別立 『善の研究』の最後に「真の直覚」という言葉があ テーマは信仰なんですね。ですから信仰なんだけ 「あなたは何に恋愛しているのですか」と、「知 ぁ

理に先立つ神であり、彼において有と無との可逆的因 そのあとはこう書かれています。「その神は有と無の原 のに先立たれるかというとそういうことはない。 はクザーヌスの本の中にあります。 のほうが存在より優れたものであるとされます。 ている。彼が理解しているプラトン主義では「non est 派のディオニシオス、あれを書いた人について言及し ヌスの著作のnon aliudの二三章でしたか、新プラトン 者のコメントを掲載しておられます。たとえばクザー 考えていない」。これについて脚注でクザーヌスの翻訳 非存在の原理であるといいながら、その逆はまったく 果相即性は認められていないからである。彼は存在は して無ともいえない」という議論を展開してい ヌスは神を有ともいえないし無ともいえないし、有に いてです。二九頁に書かれています。「たしかにクザー 感しました。質問が一つありまして、クザーヌスにつ し、プラトン自身また新プラトン派においては善とい (非存在)というものが「cst」(存在) に先立つ。非存在 善は善ならざるも 、ます。 しか

うのは存在の彼方にあると。しかし神は善とイコール

対をつける、絶対無とか絶対有とかいうそういうやり と。「他ならざるもの」というそういう言い方のほうが り優れているということを書いている。ただし、「est 学の立場にたてば、非有のほう、「non cst」のほうが っていなくて、むしろディオニシオスのような否定神 クザーヌスは少なくともnon aliudなんかを見る限り言 すからその彼方にあるものということでクザーヌスだ かただけでは私はないと思う。有と無の対立を超える はないだろうと。有と無の対立を超えるものに再び絶 いうことを言うわけですが、だけれども、私はそうで すから、私は先生のお書きになっていることに反対で、 か「non est」とは、彼は言わない。そこではnon aliud と「non est」の対立を超えるものをふたたび「est」と と。ということは、有が無の原理であるということは、 ではない。善は善ならざるものを排除しますから、で 論理的不徹底を残している」と、西谷自身もよくそう よりふさわしい術語であるという言い方をします。で 「cst」に先立つ、そして「non cst」のほうが「cst」よ 「クザーヌスの説はなお対象論的思考を脱却しきれずに

ら、決して有が無の原理である、存在は非存在の原理だめ、無といってもだめ、「有にして無」もだめ。だかそれがクザーヌスだと思います。だから有といってもものは、有とか無とかいう言葉を使わない言い表し方、

であるとは…。

本多 そのように書いてあるところもあるんです。し本多 そのように書いてあるとしてもそれは単にテオロジカルなものにすぎない」とトマス・マートンが書いています。神学的な違いはテオロジカルのものにすぎない。だから言葉というのはとても不自由で、言葉に振り回されると本当に言おうとしたことが伝わらない、言葉でそう書いてあるからクザーヌスの最終的な立場がそうだとは思えなるからクザーヌスの最終的な立場がそうだとは思えなるからクザーヌスの最終的な立場がそうだとは思えなるからクザーヌスの最終的な立場がそうだとは思えな

田中 私は先生のお書きになった「言葉」について質

いのです。

問をしたわけで、「言葉以前」については別に…。

本多 言葉に固執するとそうなるのです。

えるべきなのではないでしょうか。 田中 そうではなく、論理的に不徹底なのではないか田中 そうではなく、論理的に不徹底なのではないか田中 そうではなく、論理的に不徹底なのではないか田中 そうではなく、論理的に不徹底なのではないか田中 そうではなく、論理的に不徹底なのではないか田中 そうではなく、論理的に不徹底なのではないか田中 そうではないでしょうか。

本多 それはそうです。思考途中です。

く」という一つの思考の運動があると思うのですが、いかたをしていないと思います。「単に理論を追ってい葉づかいは、クザーヌス自身は「有即無」にあたる言田中「だから「有即無」とか、私は「相即」という言田中

のである。否定神学において一切の存在者から超脱し定神学的無と仏教的無とは、全くその根を異にするも葉は山本清幸の『道元禅の省察』からの引用です。「否本多 註の一八をみていただきたいのですが。次の言

私はここで二つの判断を並べて紹介しただけで、 形態の中では経験的自我はまったく消滅しており、し がある」。それに対してもう一つの立場が、トマス・マ は逆に、かかる回心をもさらに回心するといった立場 ಠ್ಠ たがって仏教的空と十字架の聖ヨハネの神秘的な夜と は同一の世界である。キリスト教的神秘主義の最高の ートンです。「否定神学的無と仏教的無とは、究極的に 般からその原理的な原因のほうに向きを変える回心と 立するのであり、 的見性は、そのような志向性を断ち切ったところに成 の延長線上にあるものである。 の根をティリヒのいわゆる「神話的段階」 ているかに考えられている究極的な無は、 の判断を示しておりません。留保しています。 の相違は、単に神学上のものにすぎぬと考えられる」。 したがってそれはなお有神論的対象論理的思考性 したがってそこには経験的存在者 しかし一切を空ずる禅 実際にはそ に持ってい 自分

の関係が出てくると思うのですが…。

りますね。あれに同じものが出てきます。たとえば河波 否定神学で、たとえば「神名論」というのがあ

うのですね。それにつらなって、否定神学と神名論とをいえないかというと、無限の神の名が出てくるといてきまして、数えた人がいるんです。一一〇九六の仏超越しているわけですね。だから、無数の仏の名が出超越しているわけですね。だから、無数の仏の名が出

田中 対比のなかで、西洋が有で仏教が無というのは田中 対比のなかで、西洋が有で仏教が無というのは

単なる概念ですよ。それは真の無ではない。 るに単なる有と単なる無ですね。有をひっくり返したも、そのときに否定される無とは何でしょうか。要す本多 有も無もともに否定するといわれましたけれど

一ワードとして使っていない、必ず有と無は相対的な中であるとか真の無であるという言い方、たしかに西田であるとか真の無であるという言い方、たしかに西田であるとか真の無であるという言い方、たしかに西田であるとか真の無であるということを強調していますが、そのは力説して、そこから哲学者として歩み始めたとに彼は力説して、そこから哲学者として歩み始めたとに彼は力説して、そこから哲学者として歩み始めたとに彼は力説して、そこから哲学者として歩み始めたとに彼は力説して、そこから哲学者として歩み始めたとに彼は力説して、そこから哲学者として歩み始めたといません。空とか空相とか無という言葉をそれほどキいません。空とか空相とか無という言葉をそれほどキいません。空とか空相とか無という言葉をそれほどキし、たとえば道元は有とか無という言葉をそれほどキし、たとえば道元は有とか無という言葉をそれほどキーワードとして使っていない、必ず有と無は相対的な

どういう否定の契機があるのか。それがはっきりして 仏教は 比ということとキリスト教神学と仏教的な即の論理と る。するとその論理が一つの空虚な公式になりません というのがしだいに軽視されているような感じをうけ 有という、ところにある「即の論理」の否定的な契機 定の契機というのがあります。だから、 いう構造があります。ですから否定神学でも、 かにふくまれている覚の意味がはじめて生きてくると が否定されて、そして信というそのもの意味、 スだったら無知ということを通して通常の知のレベル いない。だから「覚信」といっているときもクザーヌ と私は必ずしも同意できない。つまり、その「即」に 簡単に「有即無」、「無即有」というふうにしてしまう 相即の論理には反対ではありませんが、「即」の一字で スト教だって「有」と一言で割り切れるものではない。 の対比は重ねあわさないほうがいいのではないかと。 すべてがありのまま。ありのままというのはある 「無」一言でわりきれないのではないか。キリ 有即無、 強い 信のな 無即 否

意味では大変に深いと思いますが、しかしそういう経

意味で使っています。ですからその意味で有と無の対

に反復されると首をかしげる部分があるのです。験抜きに「有即無」、「無即有」という「即」があまり

本多 私はそういうつもりではないのですが…。

うのですが。
除されているのか。概念の上で考える必要があると思第三者があるということですか。それとも第三者は排い、無でもないというときに、それは有と無のほかにい、無でもないというときに、それは有と無のほかに

八木

どこからみるとそういえるのですか。

う言葉、その「くらし」の意味をどう解釈しますか。す。道元の「一方を証するときは一方はくらし」といてもてあそんで議論しても仕方がない。注目していたてもであそんで議論しても仕方がない。注目していたかがりに意味をつけ、「無」という言葉を「有」に対し本多 無なるものを「無」と表現し、「無」と呼んで自本多 無なるものを「無」と表現し、「無」と呼んで自

だと思います。さきほどの話では「投射する」というてそれが対応しているという話ではない、ということ田中 鏡とかげ、鏡の外に実物があって、かげがあっ

ます。屈折を経ているけれども、見ているものはすべそのものをさまざまな屈折を経て見ているのだと思いはないと思います。虚像などなく、われわれはすべて言葉が出てきましたが、私は投影するなどということ

て実物と考えていい。

れますのでまた別の機会にお話いたします。田中(その話をすると、また長くなりますし、話が逸

らともすれば無が転変説的になって、かえって縁起といます。しかし、仏教で「無」というと全然ちがうといます。しかし、仏教で「無」というと全然ちがうといます。しかし、仏教で「無」というと全然ちがうとれはどういうことかといえば、相互依存性、相互依定性、お互いが先になりあうという。それはシェリングの二つの無の解釈とはまったく違う地平です。だかりの二つの無の解釈とはまったく違う地平です。だかがの二つの無の解釈とはまったく違う地平です。だかがの二つの無の解釈とはまったく違う地平です。

くというそういう危険性にさらされていたという感じいう立場ら見られた空というものが見えなくなってい

田中

先生はクザーヌスに共鳴をもたれた。

しかし、

がします。

田中 だという説がある意味、仏教といえるのか、という問 うのが、すべてのものがそこからうまれてくるような とに私は非常に疑問をもっています。 ます。ですからその限りで、 う一つのものとして了解されていたと私は理解してい いも十分成り立つだろうと。仏教ではやはり縁起とい 根源的なものと考えるのは違う。ですから、 いにとってしまうと困るんですね。その意味で無とい ものではない、 違う。西田の場合も、決して否定的なもの、非対的な 非対というのか、そういうふうに理解されるとやはり スト教と仏教を単純に有と無と図式でくくるというこ 私 もそのような印象をもちます。有というのが 絶対に。それをなにか究極の主語みた 西洋の神学あるいはキリ 無が根源

るのか、具体的によくわからないのですが…。

し掘り下げていってはどうなのか、ということです。拒むものがあるのかもしれない、と。その点をもう少キリスト教の中に仏教的な相即の論理に徹することを

本多 仏教の立場を誇大して反論を呈している、それを紹介 説があるものですから、 に出した山本先生のキリスト教に対する非常に強力な です。 しまっているという、そういう戯論に陥りたくない です。つまり、あまりにも神学的な、概念的なものに すぎない」といったこの一言に非常に惹かれているの トマス・マートンが「そういう違いは神学的なものに ると本来自分が求めているものが逸れてしまうので、 こだわりすぎてしまって、実際現実はどこかにいって いまの疑問に対しては結論を出せないです。 私はそういう教義論争のようなことになってく キリスト教の回心に対して、 先 の

しただけなのです。

思うのです、クザーヌスに関して山本先生は。田中 山本先生のはまさしくテオロジカルな議論が絶えたところから、始まるは。テオロジカルな議論が絶えたところから、始まるは。テオロジカルな議論が絶えたところから、始まるは。テオロジカルな議論が絶えたところから、始まるというのは賛成です。賛成ですが、引用されてる二つの考え方をやはりテオロジカルな下にいしては私は先生いうことが大事だと思います。やはり明白な誤解だということが大事だと思います。やはり明白な誤解だということが大事だと思います。やはり明白な誤解だということが大事だと思います。やはり明白な誤解が必要がある。

本多では、トマス・マートンはどうですか。

田中 私はむしろ共感します。

など。そこで身体と心との関係にそれを適応するのは関係、生と死、母なる神と父なる神、人間と神の関係理が非常に大きな役割を果たしています。神と人間のの関係について伺いたい。本多先生の中では即の論れ、ハイジック 相即の思想と身心一如の思想との連続性、

同一というのはあくまでも具体的な現実から離れない月心一如という体験があって初めて相即の思想が生れるのか。なぜそれを区別するかといいますと、絶対矛盾的自己同一といえるのか。ただし、身心一如から始まり、ある抽象的なレベルにあがると、何でも絶対矛まり、ある抽象的なレベルにあがると、何でも絶対矛まり、ある抽象的なレベルにあがると、何でも絶対矛まり、ある抽象的なレベルにあがると、何でも絶対矛まり、ある抽象的なレベルにあがると、何でも絶対矛まると、つまりそれが体験的な根拠であるとすれば、その絶対矛盾的自己によりであるとすれば、その絶対矛盾的自己によりであるとすれば、その絶対矛盾的自己によりであるとすれば、その絶対矛盾的自己というな思想があって身心一如と言えるのか、それとも相即の思想があって身心一如と言えるのか、それとも相即の思想があって身心一切と言えるのか、それとも相即の思想があって身心一切と言えるのか、それとも

の通りです。 本多 そうです。「場からの招き」ですね。まったくそ

を現実に喚起しようとすると理解してよいのか。

「場への招き」ということはおそらく現実、

思想でなければならないと思います。

ですから先生の

相即の論理

ハイジック だからもし相即の思想の根拠が身心一如

驚きではありません。ただしそこに質問があります。

にあるとすれば…。それはちょっと極端ですか。

元論、これを頭で分別して言うこと自体が、自然に反なのです。むしろ心と体をわけて、精神と肉体との二ら、それは難しいことでもなんでもなく、普通のことので、われわれにとって一番近い現実ですよね。だか本多 ええ、身心一如というのは相即という現実の一本多

らうまれたのか。ただの言葉の遊びではありませんね。相即の論理の根拠はどこにあるのか。どういう体験かハイジック(それは私の発想で、本多先生の考えでは

世界にのめりこんでいったわけです。

すると思います。

だから、どこから生れたのか。

に表現したいと。しかし、それが見つからなくて。私その体験をロゴス化、言葉にしたい。何かこう哲学的て、自分の意志でそうなったのではないのです。気がて、自分の意志でそうなったのではないのです。気がと思い、ニーチェの弟子でした。それがでんぐり返っ本多 八頁に書きました。私はともかく「神は死んだ」

の木の実を食べてしまったようにトマスの形式論理のっきりさせようと思って、分別が働いたのです。善悪しています。なぜトマスに移ったかというと、アウグスティヌスでは自然と超自然との関係がはっきりしなスティヌスでは自然と超自然との関係がはっきりしない。はっきりしないほうがよだ良かったと、今後悔りになってアウグスティヌスはずいぶん親しみました。はそのころ仏教を全然知りませんでしたし、カトリッはそのころ仏教を全然知りませんでしたし、カトリッ

の体験のどこに根拠があるのですか。 どひろく適応できるのですか。個人的ではなく、人間こにあるかということを聞きたいのです。なぜそれほこにあるかということを聞きたいのです。なぜそれほ生の具体的な歴史のなかで相即の論理への関心はどこ生の具体的な歴史のなかで相即の論理への関心はどこ

ています。同じように「神があって世界がある」と「仏あって衆生あり」と、「衆生あって仏あり」といっ本多(もっと一般的でわかりやすいのは、西田先生が

て創造者としての神がある」。神があって世界あり、同だ」と。しかし、同時に、「創造物としての世界があっ「創造者としての神あって創造物としての世界があるの

時に、世界があって神があると…。

直しで、即の論理が生れたということですか。ハイジック 思想と思想、概念と概念との関係の考え

うです、兄はいつ兄になったのかというと、弟が生れうです、兄はいつ兄になったのかということですね、それは非常に身近な例で申しますということですね、それは非常に身近な例で申しますということですね、それは非常に身近な例で申しますと、親と子、人は親が先だと言うに決まってます。しと、親と子、人は親が先だと言うに決まってます。しと、親と子、人は親が先だと言うに決まってます。した、親と子、人は親が先だと言うに決まってます。した、親と子、人は親が先だと言うに決まってます。した、親と子、人は親が先だと言うに決まってます。した、親と子、人は親が先だと言うに決まってます。している。 本多 概念だけだと面白くも味もないし、自分のため本多 概念だけだと面白くも味もないうと、弟が生れたと言うに決まってます。

と『……ぎょう』の時性の上で、歳のちがいという前時成立なのです。同時性の上で、歳のちがいという前

後関係が出てくる。

的な例とはいえない…。は、それはもう一つの即の関係の例です。特別な根拠、それはもう一つの即の関係の例です。特別な根拠ハイジック(だから言い換えれば、心と身体との関係

世界がね。一番わかりやすいのは親子の例だと思う。界そのものが場所的論理構造をもっていると、生きた

本多

心身一如だけが即の例というわけではな

い。 世

の「から」は違うわけですね。「から」の意味と、子供があるから親があるというとき八木 親があるから子供があるというというときの

本多 違います。方向が違いますから。

本多 違います。親と子の存在、しかし同時存在です八木 意味内容が違うわけですか。

た瞬間に兄になったのであって、兄と弟というのは同

ね

八木 違うでしょう。本多さんのおっしゃる可逆即不可逆と つくるという意味と、つくるという意味の意味内容は だから親が子をつくるという意味と、子が親を

いうときもやっぱりそうなのですか。つまり、 意味内

容が違うわけですか。

本多 ていただけますか。 ちょっとわからなくなりました。もう一度いっ

を生むわけですね。だけれども、子供があって親があ 親があって子供があるという場合は、親が子供

八木

ではなくて社会的な関係ですよね、子供があることに るというときは、子供が親を生むわけではない。そう

あなたがおっしゃる即の論理とは。可逆即不可逆と言 よって親が親になるという、だからその「つくる」と いう意味が違うのではないか。そういうことですか

う場合に即の意味が違うわけですか。違っていいと思

うのですが、私は

河波 龍樹はそういう説明をしています。縁起というこ

とで。

本多 自己のなかに自己の根拠はないんですよ。

方のなかに自分の根拠があるんです。

うのですか。でも、その「根拠がある」という意味が

親子と言った場合に、子の根拠は親にあるとい

八木

違うのではないですか。

本多 ているのです。 親は子あっての親だと、私は西田のことをいっ

八 木 いう意味ですか、厳密にいうと。 衆生があり衆生があって仏がある」というのは、どう 西田のことは私はわからないです。「仏があって

本多 スト教ではこれは冒涜的だと思っていたのです。 最初はそこに私は一番つまずいたのです。 キリ

八木 いるのか、仏があり「かつ」衆生があるといっている 仏がある 「から(ゆえに)」衆生があるといって

のか。その意味内容がわからないんですよ。

本多 どちらでもないです。

八木 ではどういう意味ですか。

**本多** しかし、親と子といえばもうそれ自体違うでし

かということについて…。

本多 もちろんです。

八木 そうするとたいした意味があるのですか。
い本 そうするとたいした意味が違うのなら。即はよびです。しかし、可逆即不可逆というとそればそもそもどういう意味なのかと思うわけです。 わざるとそのような言い方をする意味が違うのなら。即はよりである。

花岡 最初にまた戻りますが、即の論理が即非の論理と

るその可逆性がいえないということの根拠にならない ないとすると、そこにやはり有が無の原理になってい ないとすると、それは本多先生でも即の論理を同じ ってきますので、それは本多先生でも即の論理を同じ ということが一つ目の質問です。二つ目はクザーヌス ということが一つ目の質問です。二つ目はクザーヌス ということが一つ目の質問です。二つ目はクザーヌス ということが一つ目の質問です。出り ことも可能なのか ことも可能なのか ことも可能なのか ということも可能なのか ということも可能なのか ということが一つ目の質問です。

いえば、これは「色即非色」という形で入っています。に関しては色即是空は、色即空ですね。即非の問題で本多 二つ目についてはよくわかりませんが、一つ目

話し合えば分かり合えるとおっしゃったのもそういうそれはわかります。ですから、さきほど秋月先生とも論理といわれて、あるいは西谷先生は即といわれる。ということですね。たとえば、鈴木大拙先生は即非のということですね。

いるのが即でいうときですね。ところにあって、ですから後ろのほうに非がはいって

本多。そうです、はいっています。

もよいように思われますが、いかがでしょうか。。 花岡 そうすると、わざわざ否定的契機をいわなくて

のです。

上田 お聞きしたいことがあったのですが、聴いてい上田 お聞きしたいことがあったのですが、聴いていまなのだにだんだんわからなくなってきました。本多さるうちにだんだんわからなくなってきました。本多さでは親は子供からは生れないということ。それに対して八木さんは「親あって子あり、子あって親あり」にま本的に反対なのか、うかがいたい。あらゆる意味で基本的に反対なのか、うかがいたい。あらゆる意味で基本的に反対なのか、うかがいたい。あらゆる意味で基本的に反対なのか、うかがいたい。あらゆる意味で質問をされたのか。

八木 そうではありません

上田 そうすると八木さんはその意味がある程度わか

っているというわけですね。

八木

意味が違うということを前提としたうえでいっ

をいっているように聞えるから、そこにひっかかった味が変わらないように聞えるのです。同じ意味で可逆ているのならばそれでいいのだが、ちょっと聞くと意

いっていないのではないでしょうか。(笑)いうのと同じ意味で「親が子から生れる」とはまさか上田(しかし、本多さんも「子供が親から生れる」と

が問題になると思うのです。親子の場合は明らかだけと、「あるから」の「から」とはどういう意味だとそれすが、「衆生あって仏あり、仏あって衆生あり」という八木(もちろんそうですが、親子の例ならわかるので

といえるのはどういうことかということをはっきりすの場合であっても、「親あって子あり、子あって親あり」上田(親子の場合は明らかかも知れないけれども親子

はないかと思うのですが。ればたぶん「衆生あって仏あり」もわかってくるので

ムをひっぱってはなすと元に戻るという意味、あれがいのか。「可逆」とは元に戻せるということですね。ゴ「から」の意味が違うのに「可逆」といってしまっていといっのが問題なのです。八木 「親あって子あり、子あって親あり」を「可逆」

基本的な「可逆」という意味です。

ているわけではありません。 並性ではないのです。不可逆性のない可逆性を主張し 両方に、だから、私のいうのは不可逆性を否定した可 ものと、これもやはり不可逆性と可逆性があります。 とれたもの即作るもの、形づくるものと形づくられる とれたもの即作るもの、形づくるものと形づくられる

でしょう。 るじゃないですか。非があるのなら否定しているはず八木(じゃないんですか?(しかし、即非といってい

可逆論…。

不可逆性のない可逆性を、私は一度も主張していませ本多(もちろん否定があります。否定媒介ですよね。

h

互性とは同じかという問題です。つまり愛というのは八木 一番基本的な言葉の使い方として、可逆性と相

には、具体的な問題がたくさんあるんです。そして私本多(可逆即不可逆という一つの公式に到達するまで相互的だが必ずしも可逆的ではないでしょう。

当に可逆なのかどうか。

自身の動機は八頁に書いている通りです。

出すことはできないが、究極の結論は阿部先生は絶対滝澤克巳先生の論争があります。それをここですべて本多 私がこれを考えている背景には阿部正雄先生と

八木 いやそれが最近阿部さんが書いた本に、根本は

ついてない。あれだけやったのにひどいよね(笑)。不可逆だとはっきり書いているんですよ。註は一つも

可逆即不可逆の立場をとっています。 阿部先生の絶対可逆論と滝澤先生の絶対不可逆本多 阿部先生の絶対可逆論。お互い相手を無明のにぎりぎりの決着を絶対可逆論。お互い相手を無明のにぎりぎりの決着を絶対可逆論。お互い相手を無明のが、絶対不可逆にしろ絶対可逆にせよ、どちらか一んが、絶対不可逆にしろ絶対可逆にせよ、どちらか一方を絶対化するという、そういう考え方の中に近代科方を絶対化するという、そういう考え方の中に近代科方を絶対化するという、そういう考え方の中に近代科方を絶対のか、可逆即不可逆にせよ、どちらか一方を絶対化するという、そういう考え方の中に近代科方を絶対でするという、そういう考え方の中に近代科方を絶対でするという、その内容には立ち入りませいが、絶対ではあっています。

対可逆というリアリティなわけですね。それをいうたリティが相即なわけですよね。ずばり絶対不可逆即絶ど「というそのことをいうための、神学的にいえばアナロというそのことをいうための、神学的にいえばアナロー節ですね、「神あって世界あり、世界あって神あり」という西田の「仏あって衆生あり、衆生あって仏あり」という西田の

本多そうです。

されたということですか。

めのアナロジーとして「親と子、子と親」の問題をだ

があると思うのですが、要するに親が子を作るように、するために、このアナロジーをすこし簡単にする必要ベッカー(キリスト教と仏教の対話をさらに明らかに

延原

確認ですが、

いまおっしゃっている親と子の関

係で重要なのは愛情ですね。

本多 愛情だけかといわれると…。

延原

一番おっしゃりたいのは阿部先生との対論のなかでの

いまおっしゃっていることを神学的に考えると、

65

の関係なのか、それをどう考えればアナロジーが成りの関係なのか、それをどう考えればアナロジーが成りは作る過程であって、しかし作ることによって今後名は作る過程であって、しかし作ることによって今後名は作る過程であって、しかし作ることによって今後名は作る過程であって、しかし作ることによって今後名は作る過程であって、しかし作ることによって今後名は作る過程であって、しかし作ることによって今後名は作る過程であって、しかし作ることによって今後名は作る関係なのか、ぞれをどう考えればアナロジーが成りの関係なのか、それをどう考えればアナロジーが成りの関係なのか、それをどう考えればアナロジーが成りの関係なのか、それをどう考えればアナロジーが成りの関係なのか、それをどう考えればアナロジーが成りの関係なのか、それをどう考えればアナロジーが成りの関係なのか、それをどう考えればアナロジーが成りの関係なのか、それをどう考えればアナロジーが成りの関係なのか、それをどう考えればアナロジーが成りの関係なのか、それをどう考えればアナロジーが成りの関係なのか、それをどう考えればアナロジーが成りの関係なのか、それをどう考えればアナロジーが成りの関係なのか、それをどう考えればアナロジーが成りの関係なのか、それをどう考えればアナロジーが成りの関係なのか、それと思います。

これは創造者と被造物の関係ではありません。本多(作る関係はないですね。「仏あって衆生あり」、

立つかを教えていただきたい

ベッカー(名のるという関係もないのではないですか。

本多

呼び合う関係はあると思います。

ても、その両方の「あって」はどう定義しますか。 れがいった「呼ぶ」とは関係しあうという意味でいっているのであって、呼び合うというときの「呼ぶ」とは関係しあうという意味で「呼い」とはちがうのですね。この「衆生あって仏あり、名私がいった「呼ぶ」とはレッテルを貼られるとか、名のがレッテルを貼られるという意味ではなしにですか。 といカー 「呼び合う」ですか。その「呼ぶ」というべッカー 「呼び合う」ですか。その「呼ぶ」というべッカー 「呼び合う」ですか。その「呼ぶ」という

えるかという課題が一つ残っています。教の伝統的な違いでもあるのですが、その壁をどう越相関関係的です、縁起的です。それは仏教とキリスト本多(あり」という言葉自体の意味、それは非常に本多

のなかでは二つの「あって」が同じ意味でつかわれてうことはまずわかりました。しかし、その仏教の比喩って衆生あり」という比喩とが結局平行性がないとい主と創造物の比喩と、この「衆生あって仏あり、仏あべッカー いまの対話によって、キリスト教的な創造

いうことだったら、大風呂敷的には両方の「あって」がただ単に呼び合っているとか関係しあっているとかいるかどうかがまだ不明瞭です。その両方の「あって」

は同じ意味でありうるかもしれないけれども…。

わかるでしょう。親という概念には子供が含まれていたいったの一番基本の大切なところなんです。そしてこれを記がし、そこにアナロジーを見るというときに、あり」と衆生ありの「あり」と衆生ありの「あり」と衆生ありの「あり」と衆生ありの「あり」と衆生ありの「あり」と衆生ありの「あり」と衆生ありの「あり」と衆生ありの「あり」と衆生ありの「あり」と衆生ありの「あり」と衆生ありの「あり」と衆生ありの「あり」と衆生ありの「あり」と衆生ありの「あり」と衆生ありの「あり」と衆生ありの「あり」と衆生ありの「あり」ととに、仏というときには、仏というときにはこれは「最初からとさに、仏との一番基本の大切なところから出発するんですよ。というときには、仏というときにはなりにというともに、仏との一番基本の大切なところなんです。どもいうときには、仏というときにはなりにというともに、神と人間、まます。しかしょう。親というときは概念だったられているでしょう。親というときは概念だったらいった。

ろが概念の中にふくまれているものが実際にそのあり とによってはじめて仏と衆生との世界が考えられる。 の範囲ではおかしくないし、そういうふうに考えるこ て子あり、子あって親あり」というのは少なくともそ の意味だと思う。そういうふうにすると私は る。どちらからはじめても同じようなことになる、そ ともできるけれども、それと同じ関係は子からもでき お互いが先になるというのはつまり親からはじめるこ 葉で出てきたお互いに先になりあうという相互依先性 いうのはおいて、ひとついえることはさっき仏教の言 の問題がもう一つ入るから、ちょっと可逆・不可逆と って、これは簡単に入れないと思います。それは概念 てしまうとなかなかとてつもない三十年の大論争があ ます。それは可逆・不可逆という概念にいっぺんにし あり、子あって親あり」、これは十分発揮できると思い もいいのですが、結論として私はやはり「親あって子 方のなかで生きているというと、それは愛情といって はわかる。普通は概念の問題でとまってしまう。とこ る。子供という概念の中には親が含まれている。これ 「親あっ

ないかなと思います。 はいかなと思います。相即という言葉が比較的なめらかにのだと思います。相即という言葉が比較的なめらかにのだと思います。相即という言葉が比較的なめらかにのだと思います。相即という言葉が比較的なめらかにいっているのではない。すくなくとも最初が違うといいっているのではない。すくなくとも最初が違うといいっているのではない。すくなくとも最初が違うといいっているのではない。

ます。もう時間ですのでこれで終わりにしたいと思いより大きな根本問題が出まして、決着がつきませんが、いきなり大きな根本問題が出まして、決着がつきませんが、いき水のプロセスに大変興味がございますので、そこにた水のデーをいるというできないました。私は本多先生の探小野寺をいいがとうございました。私は本多先生の探小野寺をのいたとうにさいました。私は本多先生の探