# 発題I 宗教間対話における言語の問題

――非自然言語をいかに宗教間対話にとりこむか―

星川啓慈

### はじめに

本稿では、「宗教間対話における言語の問題」を論じなる。おそらく、これまで宗教間対話の参加者や研究者こでの考察が、いかにわずかであっても、宗教間対話こでの考察が、いかにわずかであっても、宗教間対話をめぐる理論研究のさらなる発展の一助となることををめぐる理論研究のさらなる発展の一助となることををめぐる理論研究のさらなる発展の一助となることをあります。

# 一、日本宗教学会第六五回学術大会で開

会第六五回学術大会で開かれたパネル「宗教におけまず、二〇〇六年九月におこなわれた日本宗教学かれたパネル

いる。以下では、「メタファーがはらむ問題」およびしながら、そうした普遍言語の構築は問題も抱えて

宗教間対話はいっそうの進歩を遂げるだろう。

る〈語りえぬもの〉と〈示しうるもの〉」に言及するる〈語りえぬもの〉と〈示しうるもの〉」に言及することから始めたい。そこでは四つの発表がおこなわれたが、本稿では、渡辺光一(関東学院大学教授)の下すべて敬称略)と落合仁司(同志社大学教授)の下すべて敬称略)と落合仁司(同志社大学教授)の下すべて敬称略)と落合仁司(同志社大学教授)の下すべて敬称略)と落合仁司(同志社大学教授)の下すべて敬称略)と落合仁司(同志社大学教授)の下すべて敬称略)と答言に関する。

66

教間対話の促進に大きな貢献をすることになる。 しもそれらがクリアされるとすれば、 予想される、二つの大きな問題点を指摘: モデルを構築するさいに対処しなければならない 宗教言語 の普遍性をめぐる問 題 か 5 普遍 普遍 したい。 言語 的 ï b

宗

لح

過程で 理 渡辺と落合の発表は、 「解を得られないだろうし、 この試みには今日的意義があると感じている。 問題にも遭遇するであろう。 斬新さゆえになかなか おそらく理 しかし、 筆者とし 論構築 周 用

## 第 渡辺光一「人文科学研究におけるモ

デル化の意義.

はすべて引用者)。 こデル 最 初 化 に 0 意義」 渡辺 光 の要旨 の発 表 (全文) 「人文科学 を紹 介する 研 究 E お (傍点 け る

二〇世紀は、 た時代でもあった。二一世紀により深刻化するこ 進 紛 国 争 [を中 の時代であった。 心に急速に世俗化が進展し宗教が力を失 宗教の差異を主因とする政治的 しかし一方で二〇世紀は 暴力

的

0

識能力の限界であり、 起因する。第一に、対 話• 話 しても、 めて「狂信」し、それを集団で増強して「カルト化 を強いて認識しようとすれば、 信徒が、自分の認識能力の限界を超えた「宗教的真理 それぞれを宗教間の対話の失敗と宗教 の二つの事象は、 の失敗であると了解され、 0 失敗であると捉えるとき、 むしろ自然な帰結だろう。これは、 一見相反するようにみえながらも、 対• 話• 基本的 その 都合のいい考えを集 に 本 ·質 (は宗・ 世 0 0) 社会心 的• 0 認• 対•

分析結果を得た。宗教対立とは、認識能力の低い幼 人と共生できない人、 ビのコミュニケーションログと心理テストから、 スピリチュアリティについ 自分の考えに固執する人ほ て対話する」という統 計 他

スピ

リティに関する日本最大のポータルサイト・

関係がある。

筆者らの実証研究でも、

スピリチュ

P

理学でいう認知的不協和や集団分極化現象などとも

言• 児• V3. D. 集• Þ 争• 宗 つ・団・ 教 て· 的· 者 い。独。 13 る・ 語• 0 子• 現• 13 供• 象• 7 の・や・暗・ ł 喧• 司 **嘩・**自・ 様 と・分・ か 同・に・ Ė じ・理・ しだとも・ L 解• れ で・ な き・ 13 い・な・ える。 13. : • ځ ٠ ح 研 で・

決・こ・し、ととない き・る。 ح 認識 る を 0 5 0) 的 Ź れ 有 な効 招 教 で・ を・ 程度で、 は 宗 義 題• よる記 11 能 力 る。 自然言: 示• 述すること自 そもそも、 よ・っ・ 果が か L な 教 を 力を超えた哲学的 (T) • 的 非 第• た 原 て・ 第・ す・ それに対 期 述 構 専 信 因 は• 原• 宗 徒に 語• 門 待できない。 で 造 で <u>二</u>・た・ の・め・ 練• 教 に・ 用 あ • あ 宗 依• さ・ 読 n 研 現 ると 語 理• の問題も大幅に緩めのモデル化は、 L ませ 11. 究 体• 象 教  $\wedge$ 前• て、自• た・モ・ た 12. 0 0 的 した宗教的対話 . 12. 0 反応 考察や 言 か 分 本• 経 嫌 解• 統 んだか また、 デ・リ・ 野 質• 験 然言. 悪感が宗教 が決・ 説 計 で 的• で をたず 0 的 \*素朴 語• は 木• あ 対 観 可• 念的 そ 難• 筆者らは グ・ り、 象 緩• で・は・ 果を 能性が・ 第二の問・ な表 は・ 0 が・ 0 和• Á 発ど存・ 殆ど あることに 多 語• る 対• 的 す・ O) • 対 得 の限界を露1 象• ź. P 3 対 実 話 無• 的えな・ 7 図 が は・ は、 ٠ ځ 話 宗 13 証 13. 13 在・ し・ 題• を 自 自• 期• 0 研 教 は る 0) 用 然 然• ※待・ を・ で・解・ 失敗 教 実 究 で、 1. が 熞 な・ 意 な 膏• 呈 か 哥

> は 13. • 0 不 可 か 避で か る 共 有 基 盤 無 で は、 重 箱 0 隅を突く 対

対話を可 類• 存• を そこで、 ŋ 普• 在• 踏 F. "まえ、 論• げ 能 よう を・ 地•表• 筆 13 者ら 現. غ ょ. す え し う る な ら Ź 試 n . 普· 地 み 0) る。 遍• 平 研 性• غ 究 ٠ ي ĭ の 高・ ブ ばれ・に・ 7 口 ジ 13. 宗**•** 教• より宗・モデル・ 従 エ クト 来 間• 0 対・教・ で 化• 哲 話・と・方・ は 0. 宗 初• め・背・ 論• の 教 後• 7. 破 的

綻

人・の・取

と存 方法 オン ム論 は・エ・ 13 数 宗• ア• • ع 弾モ J. 実• 1 教• 論 在 0 的 論に ン・ 践• て、 な 間• 口 デ 遍• 0 ジ ĺV 研究の O. O. 論• 援 O • よう・ 状• 1 対 通• 0 用 態遷• 構成とその して、 平• 約• 認• システムなどの 蓄積 可• 12. 識• 々 能• 相• 論• 移• お・ (星川 性• いて 可・ \$. 様 0 万. 10. ュ・間・ン・に・ が活用、 Ø• 証• Þ +. 解 明• な が 析、 分条件となる)。 可• ァ 能• 展 情報 ヒ・能・ イ・ [落合が] プ 開 形式論理 ル・ ] • 性• 口 して をも・ 科学的 ト・の・ 1 観• ポ・ チ いる 展開 を た・ >. 例 分析 な概 えば、 6. プ・ か・ 図 して 言語 す・ 王• る . の 念 デ・ そ 適 V · ル· 存・ 宗 記 ゲ . る 用 1 教 と• 在• れ 述

神仏などの たとえば 超 越 落 的 合 な存 0) 在 無限 は 論 人 間 0 0) メタフ 直 感的 7 認識 1 を は は無くなるだろう。 と気がつけば、 され「なーんだ、こんなことしか分かってない されてい 認識能力や言語ゲームの差を埋める価値創造に どのモデル化手法は、 説得力を持って訴えるかもしれない。 超えて偉大である」という自然言語での記述よりも えた崇高なものであるという敬虔さを、「 ザとのコラボレーションである宗教でも利用 るが、 認識可能な最小限のモデルが明 宗教戦争・宗教テロで人を殺す必要 宗教家という専門家と信徒とい 企業でIT専門家とユ またUM 「神は人知 確に のか . 共 を期 うユ 利 ザ L 用 0 な

### 第 限論・数学的集合論 落合仁司「哲学的存在論・ 宗教的

続 N て、 ·数学的集合論」 落合仁司 者 の発表 の要旨 「哲学的存在論 (全文) を紹介する 宗 教的 (傍

点はすべて引用

\$ 宗教は人間を超越した、 <u>の</u> を内包している。 人間 しかしそのものが の言語では 語りえぬ 人間の世

この

他者それ自体が

定あるいは他者としての存在を考えることが出来る。

とすれば、

その他者の他者が必然され無限遡行に陥

「何ものか」として限定される

い「無限なもの」を、数学という人間の言語の境界りえぬもの」すなわちその何であるかを限定しえなり立ちえない。本論は、宗教において人間には「語り立ちえない。本論は、宗教において人間には「語 に位置する表現によって「示す」試みである。い「無限なもの」を、数学という人間の言語・ 界に自らを「示しうるもの」でな

その限定された存在の外部の存在、その存在者の否 は「何ものか」として限定された存在なのであるから、 無限の存在それ自体と無は同一である。また存在者 その否定である無からも区別されえない。すなわち れ自体は何ものとしても限定されないのであるから、 な存在それ自体を考えることが出来る。この存在そ る。これに対して何ものとしても限定されない無限 のか」として限定されて存在する、 れ人間を始めとするこの世界の存在者は全て「何も 従来哲学的存在論によって表現されて来た。 宗教におけ る「無限なもの」すなわち神や仏は、 有限な存在であ われ わ

来・限・あ 無・た・ 限・宗・ 0. 5 うざる 究• 極• をえ 的• 他•な 者• い 対• そ・ た 象・ に・ 従• 0). が 来• 無• 0 他ならっ 神• 限• 7 あ・の・ 究 る• 存• 極 な・ 13. 在•的 13. は・そ・な 仏・れ・ 他 と 首・ 呼• 体• は ば•及• れ・び・ て・無・で

え・ る立・ る宗 鋭・従・ル 在 力 超 神 る。 論• へる立場を他者神論 (Onto-Theology)、 1 接して臨在すると考える宗教であ 越 く・来・ 神 あ Þ ず 論 ij 教 Ź Ź で 在神 立.• 0). + で ッ 13 の・教・ 存• の• する・ <u>ニ</u>・つ・ あ あ 無 は 14 ク 在•根• ŋ 0 限 ŋ 14 論 教 で と 見・ 0)• は 1 0 0) 0 丰 他 他 限 立. マ わ 親 做されて来た。 場・は・ スや 君で 者神 定され IJ n 矕 (Allo-Theology) シ) ź る・ わ 無• 限• 等 (宗教の両・ 1 禅 あ 論 れ存在者が無限 は る神 た有 教 仏 は 典 0). 教 ブ わ 他• 型 心者を神ある 限な部 口 あ n 三的 0) テ 道 Ś 極• わ な 的• れ スタン 元等 13 他 点。 二・ Ž, は 有 分 者 な存 は 仏 限な存在 で 神 |類型とし げぶことにするいは仏と考 いは仏と考・ 1 典型 丰 あると考え 場• が 論 ij 在 0 わ で Ź 的 n で ある。 1 者 あ な存 1 わ ゲ 教 n を る

> され 同•一•在•明 だ 表現 在者とし ょ ٠ ځ か 0 (す・限・ • غَ す 5 る。 n た定 あ 創 同• で ħ あ 何故 始され と・の・ **—•** 7 ば 0 鋭• Ø• る 限 他• 理 定され く・者・ で 無• なら 無 集合論 対・は・ あ 限• 限 た 立• 同• 他 ま 集 部• る 0 分• 1. た 者 無 合 ---• 他 対• であることであること 限 集• 13 有 は 者 象とする宗教なので 合• 0)• 無 ょ は 限 0 は る・理・ īを・ 持・ れ 限 存 0) 無 部 限 0 在 存 分 部 を 0 を差 在そ 分集合 無 無 論• な・る・ え・ 限 낁 と 意• 严と他・ んば・ 13 0). L n 集 を · う 無•限• 0 引 自 体 象とする 13 ある・ か 集• 合• 残 b は・ち・存・証 余

自•

それ だけ りえ・ と・ 同・し・宗・一・ 教 る。 されえない、 て・教・の・ 自 数 で **\$**2. 表・に・神・ も 常・ は 表現することの!における「無限な神あるいは仏を対神の は な 的 Ø)• 言• な表 語• 61 あ・ 定 が・ 理 実 現 鮮• たが を ĺ いは哲学言語によっては決し ĺ P. 集合論 証 ょ か・ 12. って言 明 つ す 7 示• る前 13 「示しうるも かしうる -わば お 提となる、 信じる 7 にも・ 無限 子的な無限・ のであ 集合 他 <u>の</u> 鮮• ゃ. は 自 して はこ る。 b 0 ~で・ 存 集• は 13 合• 公 在 n

は・

哲学さら

には宗・

教•

次の・対・

で・

あ・

る・

と.

ic.

数•

学• 13

ある。

九

世

紀

末

ゲ

才 象•

ル

グ

力

ン

1

ル

L

な

のである。 的 0 理である。これは宗教 な事態ではないか。 存在それ自体が信仰に委ねられていることと同 宗教の数学的な表現は、 の根本的な対象である神や仏 宗**•** 教•

# 渡辺と落合に対するコメント

デル」と密接な関係にある「メタファー」と、「普遍 的言語 以上が渡辺と落合の発表要旨である。 コメントをおこなった モデル」 が なはらむ 「普遍性」 の問題に関連さ 筆者は、 ーモ

### 1 「語りえないもの」を「示す」 手段とし

てのメタファーがはらむ問題

レト

メタファーを使用する限り、どこまでも異質性が残

については、二〇〇〇年以上にわたって活発に議論 リックではなく、「〈語りえないもの〉を何らかの手段 れてきているが、メタファーは人間が理解できる知的 る。このことを強調しておきたい。また、メタファ で示す/説明するための まず、本パネルでいうメタファーとは、 〈開示手段/説明手段〉」であ 文学的

> 領域を拡張するために必須のものであることは、今日 多くの研究者が認めている。

するもの、ないし、それらの間にある「認知的距離 もの/領域」と「それとは別のもの/領域」とを架橋 共通なものを求めるとすれば、 (cognitive distance) を縮めることによって人間の知の領 種 々のメタファー論が存在するけれども、それらに メタファーとは、 「或る

説がある。つまり、たとえば「父なる神」というメタ は二つの「もの/領域」の異質性と同質性をめぐる逆 類• 似• 性•

域を拡大するものである、といえよう。だが、

そこに

ということだ。 はたしかにあるが、同時に、歴然とした異質性もある、 ファーの場合、「神」と「人間の父」の間には、

成果 科学などの成果 要となる。現代における諸学問のこれまでになかった は、 るが、「語りえないもの」を可能な限り「示す」ため その異質性/認知的距離を最小限にする方途が必 本パネルでは、 ――によって、「新しいメタファー とりわけ数学・論理学 情報 論

## 地平」を切り開くことが期待される。

# 2 普遍的言語モデルがはらむ「普遍性」を

### めぐる問題

数学の集合論を宗教に適用した場合、価値論や実践数学の集合論を宗教に適用した場合、価値論や実践

宗教においては掬い切れない多くの部分が残る、といになった、ということはかなり困難なことになろう。ということはかなり困難なことになろう。ということはかなり困難なことになろう。ということはかなり困難なことになろう。ということはかなり困難なことになろう。ということはかなり困難なことになろう。ということはかなり困難なことになろう。ということはかなり困難なことになろう。ということはかなり困難なことになろう。ということはかなり困難なことになろう。ということはかなり困難なことになろう。ということはかなり困難なことになろう。

外の多くの側面(価値・認識・実践などにかかわる側面)う懸念もないではない。なぜならば、宗教には存在以

があるからだ。

そうした可能性を具体的に理論化することこそが、意論を提示できる可能性はある、と思われる。そして、対に、存在論・価値論・実践論・認識論が結びつく理認識論に結びつかない、というのでは決してない。反しかしながら、存在論がプライマリーなものであっしかしながら、存在論がプライマリーなものであっ

義のある研究となろう。

とで、渡辺と落合の発表と筆者のコメントを紹介したが、二人には、数学・論理学・情報科学などの成果を宗教間対話に取り込んで「宗教間対話で使用される。しかしながら、二人とも指摘しているように、こる。しかしながら、二人とも指摘しているように、こてきた。そして、二人とも、その限界を痛感したがゆてきた。そして、二人とも、その限界を痛感したがゆきた。そして、二人とも、その限界を痛感したがゆきた。そして、二人とも、その限界を痛感したがゆきた。

実際の宗教間対話は自然言語でおこなわれている。たが、二人の理論で宗教間対話のすべての部分がだが、二人の理論で宗教間対を言語になるだろうが、集合論だけで宗教間対話が成り立つはずはない。たぶん、モデル化の手法についても似たようなことがいえるであろう。また、だが、二人の理論で宗教間対話のすべての部分がだが、二人の理論で宗教間対話のすべての部分が

使用される言語として位置づけられるか」についてとによって、「二人の理論構成をいかに宗教間対話で語ゲームとしての宗教」について考察をめぐらすこそこで、宗教間対話で使用される「自然言語」や「言

## 二、宗教言語ゲーム論と宗教間

考えたい。

### 対話の言語

見を示したい。そして、第一部で紹介した渡辺と落(inter(-)religious dialogue)と言語ゲームとを絡めて愚ながら、多くの問題を抱え込んでいる「宗教間対話」第二部では、現在その必要性・重要性が認められ

合の試みにしっかりとした位置づけを与えたい。

### 第一節 予備的考察

1

本発表の根底にある事柄

は、たとえば、以下のようなウィトゲンシュタインの宗教間対話の研究者としての筆者の根底にある事柄

言葉に象徴される事態である。

ムを攻撃することは正しいか、それとも誤りか。(誤を「誤り」と呼ぶとき、われわれが彼らの言語ゲーるのではないか。では、われわれは自分たちの言語を「誤り」と呼ぶとき、われわれが原始人とみなしている人々が神託を仰ぎ、われわれが原始人とみなしている人々が神託を仰ぎ、

どちらも相手を蒙昧と断じ、異端と罵る。(同書、1つの相容れない原理がぶつかりあう場合には、りである。)(『確実性について』六〇九―六一〇節)

鬼界彰夫は以下のように論じている。 こうしたウィトゲンシュタインの言葉に対して

世界像の下で営まれている言語ゲームは接点のない 我 うした共通の言語ゲームは存在しない〔→異なる「宗 される「包括主義」に当てはまる〕。しかし現実にそ ナーの「無名のキリスト教徒」という考え方に代表 ると言ってもいいだろう〔→これは、たとえばラー 強引に彼らを自分の言語ゲームに引きずり込んでい ムを営んでいるかのように振る舞っているのである。 の要求によって我々は彼らが我々と共通の言語ゲー し」以来、連綿とこの伝統は続いている〕。そしてこ リスト教では、キプリアヌスの「教会の外に救いな 意味である〔→宗教によく見られる「排他主義」。キ らない。それが誰かに対して「誤り」と言うことの てその世界像を変更することを要求することに他な がその世界像を「誤り」と呼ぶことは、彼らに対し 互いに外部に存在する実践なのである。ところが我々 0 が世界像が異なるということである。したがって我 が ・ない。それらは根底において異なっている。それ 々の世界像と他の世界像はほとんど共有するもの 世界像の下で営まれている〕言語ゲームと他の

(『ウィトゲンシュタインはこう考えた』講談社現代教的世界像」をもつ信者の間では対話は成立しない]。

新書、三八九頁)

われわれは、鬼界の主張を乗り越えない限り宗教間

対話は成立しない、と見なすべきである。

「方法概念」としての言語ゲームと「事

## 実概念」としての言語ゲーム

2

語っている。 記っている。 にっている。 にってい

(『哲学探究』一三〇節)。つまり言語ゲームは、理論諸相を解明するための「比較対象」である、というウィトゲンシュタイン自身も、それは我々の言語の「言語ゲーム」とは、第一に、方法上の概念である。

一二六―一二七頁、傍点引用者)
ー二六―一二七頁、傍点引用者)
ー二六―一二七頁、傍点引用者)
ーニ六―一二七頁、傍点引用者)
ーニ六―一二七頁、傍点引用者)
ーニ六―一二七頁、傍点引用者)

方法概念であるとともに事実概念である。それでは、方法概念であるとともに事実概念である。それでは、方法概念であるとともに事実概念である。それでは、方法概念であるとともに事実概念である。それでは、このように、黒田にしたがえば、「言語ゲーム」は、

ウィトゲンシュタインの「深層文法」(同書、一二七頁、傍点引用者)

は筆者には覚束ないが、それに類似したようなものと

の正確な理

う体系のなか初めて成立する」「キリスト教とは祈りのおくと「キリスト教」を考えている。たとえば、キリスト教における「祈り」も、その背後に言語ゲームとしてのキリスト教があって初めて生きたものとなるからだ。のキリスト教があって初めて生きたものとなるからだ。のキリスト教があって初めて生きたものとなるからだ。して、「言語ゲームとしての仏教」や「言語ゲームとしして、「言語ゲームとしての仏教」や「言語ゲームとし

# 「宗教言語ゲーム論」批判に対して

3

出発点であるよりも、祈りの生きる場である」といえる。

以下のように論じている。とえば、奥は突者が認めないことは承知している。たとえば、奥は奥雅博を始めとして、多くのウィトゲンシュタイン研

った体系ないし大規模概念それ自体は、「言語ゲー「宗教」ないし「キリスト教」「カトリック」とい

しかしながら、実際問題として、宗教研究では、ウィトゲンシュタインの「言語ゲーム」概念に触発されてきなく、「ウィトゲンシュタインの言語ゲームとは何でもなく、「ウィトゲンシュタインの言語ゲームとは何か」を突き止めるための、テキストに即した研究は必か」を突き止めるための、テキストに即した研究は必か」を突き止めるための、テキストに即した研究は必か」を文献学的に追及することからやや離れて、「言語ゲーを文献学的に追及することからやや離れて、「言語ゲーム」論を他の学問領域に移植した結果、その学問においる議論が新たなかたちで展開されることは決して悪ける議論が新たなかたちで展開されることは決して悪ける議論が新たなかたちで展開されることは決して悪ける議論が新たなかたちで展開されることは決して悪ける議論が新たなかたちで展開されることは決して悪いる。

えば、こう語られている。
捉えようとしていた、痕跡を伺うことができる。たとウィトゲンシュタイン自身が宗教を言語ゲームとしてウィトゲンシュタイン自身が宗教を言語ゲームとして

である (一一三頁)。 生き方〕とともに、人は新しい言語ゲームを学ぶの 生き方〕とともに、人は新しい言語ゲームを学ぶの な。新しい生〔人生の問題に関するキリスト教の解 る。新しい生〔人生の問題に関するキリスト教の解

とともにしか演じることはできない(一三七頁)。無駄話でしかない。この言語ゲーム……は生の問い無駄話でしかない。

第二節 言語ゲーム論の影響を受けた

#### 宗教研究

## 1 ウィトゲンシュタイニアン・

### フィデイズム

いことではないだろう。

さらに、一九九一年に発見されたウィトゲンシュタ

イン哲学宗教日記』講談社、二〇〇五年)のなかには、インの秘密の「日記」(鬼界彰夫訳『ウィトゲンシュタ

言語ゲーム」の著者であるデウィ・Ζ・フィリップスて考察する場合、『祈りという概念』や「宗教的信念と言語ゲームと宗教研究のかかわりという主題につい

多かれ少なかれ、フィデイズム(信仰主義)がはらむ要がある。なぜなら、宗教を言語ゲームとみなす場合、フィデイズム」(以下、フィデイズム)を念頭におく必を始めとする人びとの「ウィトゲンシュタイニアン・

問題がからんでくるからである。

イズムの解釈には細かいところでは相違もあるが、重いった見解を現代的に書き直したものである。フィデ不要であり、信じない者には議論は不可能である」とじないと理解できない」「宗教は信じるものには議論はフィデイズムは昔からある見解、つまり「宗教は信

① 宗教的信念は、その宗教の信者によってのみ理解

要なのは次の点である。

- や規範を内蔵している。 非合理、有意味/無意味などについて独自の基準非合理、有意味/無意味などについて独自の基準
- たしかに、護教的立場にとっては、フィデイズムのからの批判を免れている。 3 ある一つの宗教の言語ゲームは、他の言語ゲーム

ても、 い者との間での対話が困難になってしまう。 は自己完結した in-game となる。そうすると、どうし けることができるのだ。 れたとしても、「それらの批判はあたらない」として退 クス主義・世俗のイデオロギーなどから宗教が批判さ や規範を内蔵しているとすれば、 理/非合理、有意味/無意味などについて独自の基準 考え方は便利である。 異なる宗教の信者の間 諸宗教はその内部に真/偽、 けれども、その一方で、宗教 /信仰をもつ者ともたな 無神論の科学・マ 合 ル

# 2 リンドベックの「教理の規則理論」

タインのパラドックス』以降の議論を思い浮かべるかりて、宗教研究に一石を投じた。リンドベックもウィして、宗教研究に一石を投じた。リンドベックもウィーが、宗教研究に一石を投じた。リンドベックもウィーが、 宗教研究に一石を投じた。リンドベックもウィーが、 京教理を言けている研究者の一人であり、教理を念から影響をうけている研究者の一人であり、教理を念から影響をうけている研究者のリンドベックは、アメリカの著名な教理史研究者のリンドベックは、アメリカの著名な教理史研究者のリンドベックは、

言語ゲーム論」の場合も同様である)。 切登場しない(これについては、後出の筆者の「宗教もしれないが、クリプキはリンドベックの著作では一

リンドベックは「宗教の核心は教理にある」とみなし、宗教ないし教理を次の三つのモデルに分類する。もちれらが混在するというのが実情であろう。しかしいずれらが混在するというのが実情であろう。しかしいずれにせよ、宗教理解のポイントをどこにおくかは、次れにせよ、宗教理解のポイントをどこにおくかは、次れにせよ、宗教理解のポイントをどこにおくかは、次れにせよ、宗教理解のだった。

- ① 諸宗教は、命題モデル)。 と現実との対応を意味するという「認知 命題モと現実との対応を意味するという「認知 命題モ
- ル」(以下、体験モデル)。
  (以下、体験モデル)。
  (②諸宗教は、ある普遍的な宗教体験を異なった象徴
- 化 言語モデル」(以下、言語モデル)。断をおこなわせる包括的な解釈図式だとする「文断をおこなわせる包括的な解釈図式だとする「文

命題モデルを採用すれば、教理の対立はそのまま教

らの立場として選択するのが、言語モデルである。教の独自性が軽視される。そこで、リンドベックが自宗教体験の同一性・普遍性が強調され、諸教派・諸宗派間・宗教間の対立に繋がる。体験モデルを採用すれば、

言語モデルの立場にたつと、「宗教共同体のアイデン まがでどのような使われ方をするか」「信者のどのよう はたらく規則」となる。そして、「教理が宗教共同体の はたらく規則」となる。そして、「教理が宗教共同体の にたらく規則」となる。そして、「教理が宗教共同体の にたらく規則」となる。そして、「宗教共同体のアイデン

ているヴィジョンによって生きることである。イエス・キリストに焦点をおいた聖書の物語で語られにふくまれている。そして、キリスト教徒であることは、場合は、教理は聖書にみられるさまざまな物語のうちは、対理は主教によって異なる。キリスト教のこうした教理は宗教によって異なる。キリスト教の

## 教理の規則理論」の利点

こでは整合性が要求される)に存在することになる。リンドベックの教理論では、真理は諸宗教の内部(そ

すれば、 体験モデルの場合とも違って、 れることもない。これについて、もう少し敷衍してお めぐる対立や宗教間の優劣を競う必要がなくなるし、 つまり、 命題モデルの場合と違って、教理の正しさを 相対主義の立場にたつことになるのだ。 諸宗教の独自性が失わ そう

対に真なるものとみなして他の宗教を偽だとする、 不可能になってしまう。さらに、 は必然的に正しくない)のだから、 宗教の教理が正しければ、これと対立する宗教の教理 立する場合、双方とも正しいということはない 事実と存在論的に「一対一」的に対応するときにかぎ な諸命題の体系としてとらえるがゆえに、 てすらも、 って真理となる。そうすると、 の普遍性に固執する命題主義は、 の内容がきわめて鋭く対立しているような状況に 教理を規則として考えることの利点の一つは、 その対立が回避されうることである。 複数の宗教の教理が 宗教の真理を一義的 自分の宗教のみを絶 その対立 教理は現実 の回避は (ある 命 お 命 独 対 題 V) 題

> なる。 間の対立する「真理主張」 宗教の教理が正しいか」をめぐる議論、 り素晴らしい競技かを決められないように、「いずれ 教理を規則として考えれば、そうした懸念はすくなく るからである。サッカーとバレーボール 「ルール)が違うように、宗教ごとに規則はちがって なぜならば、サッカーとバレーボールでは規則 (truth claim)に答えをもと つまり、 0 いずれがよ 宗教

める必要はないのだ。

教理を規則として考えることのもう一つの

利点は、

ましい」とみる。また、こういった状態が今後もずっ 質な宗教が混在しながら共生していく状態のほうが好 でもいい」という人もいるかもしれないが、筆者は され、言語レベルでの表現の相違などは取るに足らな とする。そうだとすれば、 さまざまな宗教伝統の言語によって表現されるだけだ」 の普遍的な同一の宗教体験の核をもっており、 教体験を例にとれば、 諸宗教の独自性・固有性を温存できることである。 ものとなり、 諸宗教が同質化することになる。「それ 体験主義は「諸宗教はある共通 その共通の体験の核が重視 これ が

11

善的排他主義におちいる危険もある。これに対して、

と連動して宗教体験が相違する可能性は高 相違する」と考えるのが自然だからだ。厳密にいえば、 相違に連動して、それぞれの宗教における宗教体験は 宗教の同質化という心配はない。なぜなら、「規則 とみなす場合には、 とつづくであろう。 この考え方を保証する根拠はないのだが、 教理を規則としてとらえると、諸 諸宗教の同質化をさけるべき事 規則 0) 相 柄 違 0

理

### 教理の規則理論」 の弱点

という願いももっている。 ごとに規則が異なるのだから、 に貢献するために考案した、という。 論」をもともとは「エキュメニズム」(教会再一致運動 るのは自明であろう。 し教理は自己完結した in-game となる。さらに、 宗教はその内部に真理を内蔵するとすれば、 ムやリンドベックの け れども、 「この理論が宗教間対話にも適用できればいい」 言語モデルにも問 「教理 リンドベックは、 の規則理論」のように、 宗教間対話が困難に 題がある。 だが、 「教理の規則 フィデイズ それを超 宗教ない 宗教 諸 な 璭

> 血であるか/に変わるか」をめぐるカトリックとプロ るからだ。たとえば「パンとぶどう酒がイエスの肉と ③「キリスト論最大化主義」の原理) 原理(①「唯一神」の原理、②「歴史的特殊性」 ト教は、多数の教派に分かれていても、大元は同じ規則 る場合には、大した相違ではないのである。 テスタントの意見の違いは、大元の原則を共有してい 「論が貢献できる可能性は高い。 たしかに、 キリスト教のエキュメニズムには、 なぜならば、キリス にのっとって の原理

解釈 難になることは言を待たない ドベックの理論では、 て相違するのだから、 の「包括的解釈図式」であるが、 しかし、 図式が異なれば、 宗教が異なる場合には、 異なる宗教間 教理は自己や世界を解釈するた 対話は困難になる。 での相 宗教によってその 大元の規則からし また、 互 理 解は リン 木

め

教に は、 結している」とみなすからである。 1) おの 内在する真理の整合性」や「テキスト内在性 ンドベックの教理論がそうした難点をはらむ おのの宗教の教理 (一群の教理) それは、 を 彼が「宗 「自己完

(intratextuality)といった考え方を強調していることからも理解できる。前述したような利点をもっているとらも理解できる。前述したような利点をもっているとらも理解できる。前述したような利点をもっているとかいる者の間でのコミュニケーションは著しく困難にないる者の間でのコミュニケーションは著しく困難にないる者の間でのコミュニケーションは著しく困難にないる者の間でのコミュニケーションは著しく困難にないる者の間でのコミュニケーションは著しく困難にないる者の間でのコミュニケーションは著しく困難にない。

## 3 星川の「宗教言語ゲーム論

る。

### 「宗教言語ゲーム論

定義は次のものである。

記載はリンドベックの『教理の本質』(ヨルダン社)を

記が「ムとしての宗教』(勁草書房、一九九七年)でお

こなった宗教の定義は、リンドベックの考え方と共通

語が「ムとしての宗教』(勁草書房、一九九七年)でお

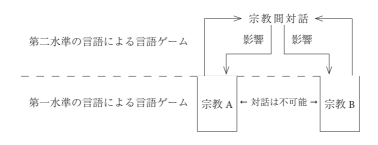
になった宗教の定義は、リンドベックの考え方と共通

になった宗教の定義は、リンドベックの考え方と共通

て営まれていて、一つの体系を構成しており、さら一つの宗教とは、それ独自の一組の諸規則にのっとっ

でいるのである。

は も可能であり、 13 徒ではないけれども、 解することも可能であり、 かしい。「宗教言語ゲーム論」を自閉的なものと理解し 位一体」などを理解できないことになる。これは 教徒はユダヤ=キリスト教の伝統の核心にある「神」「三 空」などを理解できないし、キリスト教徒ではない すと、仏教徒ではないキリスト教徒は「縁起」「一切皆 を想定し、これらを自己完結した言語ゲームだとみな えば、「仏教の言語ゲーム」「キリスト教の言語ゲーム」 ないけれども、 るのである。また、 フィデイストやリンドベックとは異なって、私は言 にその生活形式と一体となった、言語ゲームである。 そのさい、 キリスト教の言語ゲームに入りこん 仏教徒が「神」を理解すること 仏教の言語ゲームに入りこんで そのさい、 彼 /彼女はキリスト教徒で 彼/彼女は仏教 切皆空」を理 仏 お



### イされ

の水準

デ・ |-

· ムのことである。

1

い・こ・は・ 宗教Aと宗教B 0

> 語• 時• に• い あ に・ イ 関• Ź. か。 写・ ズ 第**•** 二• だが ハムや 相**•** 手• な・ ナの宗教も眼界にてながらも、それにい /次· 水华· リンド 二次 *•* ベ 膏• 水 ッ 語• 準 ク ٠ ځ 0 0 た。 反・ は、 れ・ 省・ 言 教 れ・ 省• 語 玾 **自分の信息 自分の信息** で は が b 対 話 全み・を・じ・可能は可能は可能にある。 は可能に対して・可能は可能に対して・可能に対して・可能に対して・可能に対しています。 す 山される。 にいる宗教・ にいる宗教・ 能 で

### 第三節 宗教間対話で使用される「言語」

## 宗教間対話の基盤としての「言語

をめぐる問

た。 WD 0 る内 指標をしめすと同時にその目標でもある 七世紀の哲学者が てだが、 宗教間対話が成立するには、それを成立せしめる ①「生成」と対 が必要である。 [容にとっての 認識論を構 浴普遍: 13 置 口 · う 「 られ 成可能にする基盤 1 的 ティは認識 ゎ る な図 n わ 存 式を提供するものとし れ自身の心」、 袏 論 との 0) 一の候補をあ 領 形 域、 関 わ 相 ④あら (2) n 搩 13 究 (3) げ 基 お

7 0 「言語」。こうした例をあげながら、 口 ーティ自身

だろう。これは、

フィ な 相 次

理

口

(V 互.

場 水 解 準

合でいえば、

0 0 言

語 能 性 で は は 第一

82

ば次のようにいえる。 ライエルマッハー以来の体験主義者にみられる。 ③の立場は、「絶対依存の感情」概念を提出した、 有するとみなす、宗教多元主義者のヒックにみられる。 にして数理と宗教をからめた議論をしている、 は 宗教間対話を成立せしめるものは「言語」以外に考え しも同じではないが、④の立場を採用したい。筆者には しながら、 みられる。②の立場は、諸宗教は「究極的実在」を分 この四つを宗教間対話の場合に適用すると、 る(『哲学と自然の鏡』産業図書、一九九三年、第七章)。 認識論を構成する基盤はどこにもない」と論じて 筆者は、 ローティのいう「言語」とは必ず ①の立場は、 存在 (論) 落合に を基盤 たとえ シュ しか

であるかが問題となる。くり返しになるが、私は「自基盤にすえるとすれば、その「言語」がいかなるものて、悩む必要はまったくない。だが、「言語」を対話のことができれば、宗教間対話を成立させる基盤についことができれば、宗教間対話を成立させる基盤についるの「発極の実在」、落合の「存在それ自体」、ヒックの「究極的実在」、

用される言語として想定している。がら生み出される」第二次水準の自然言語を対話で使眼差しを向けると同時に、相手の宗教も眼界に入れな分の信じている宗教に関与しながらも、それに反省的

## の問題とその解決

2

結語

宗教間対話で使用される「言語

ても、 ある。 エクスプリシットな形で取り出すことはできない。だ れが第一 しかも、 の言語ゲームを同定/区別しうるのか」という問題 は異なる言語ゲームであることは認められるとしても、 ものが思い浮かぶ。すなわち、たとえ宗教Aと宗教B 個別の宗教の言語ゲームと対話の言語ゲー そうすると、 表面的に異なる言語が用いられるわけではない 第一次水準と第二次水準の言語ゲームとは 二つの言語ゲームの境界は明確ではなく、 次水準 問題になる事柄として、以下のような /第二次水準の言語ゲーム」だとして ムとは

られない。

X

とすれば、二つの水準で営まれている言語ゲームは

別不可能では

と述べた。 のであった。 性を認識したがゆえに、 二人は、 表現すること」は、自然言語でおこなわれるのではない。 教における 主題に関連して構成されるものであろう。また、 教間対話のすべての部分がカバーできるわけではない 述方法論の援用等々、様々なアプローチ」や、落合の「宗 先に渡辺と落合の発表にたいして、「二人の理論で宗 オントロジーシステムなどの情報科学的な概念記 数理モデルの構成とその解析、 宗教間対話の言語としての自然言語の不完全 現実問題として、二人の理論はある特定の 〈無限なもの〉を数学的な無限集合として 独自の理論構築を試みている 形式論理分析の適 渡辺

人の しながらも、 合の理論構成は、 次水準の言語ゲームと容易に識別できる。また、二 そこで、以下のようなことが考えられる。 理論は紛れもなく、 これを第二次水準の言語ゲームとみなせば、 それに反省的眼差しを向けると同時に、 自然言語でおこなわれてい 「自分の信じている宗教に関与 な・い・ 渡辺と落 が 第 VΦ

相手の宗教も眼界に入れながら生み出される」第二次

の言語ゲームに直結するものである。

る第二次水準の言語ゲームとして、しっかりと位置づすなわち、二人の理論構成は、宗教間対話で使用され けることができるのである。 うテーマを設定したが、今、これに答えることができる。 対話で使用される言語として位置づけられるか」とい 第一部の終わりで、「二人の理論構成をい かに宗教間

る。 ゆえ、 入れようとするならば、 でなされるべきであるという渡辺と落合の主張を取り 張する一方で、第二次水準の言語ゲームは「非自然言語 水準の言語ゲームは「自然言語」でなされていると主 筆者の見解は発展的に修正を迫られることに 明らかに困難が生じる。 それ

しかしながら、ここで新たな問題が生じる。

るべきだ、と判断したのである。しかし、本稿では の言語ゲーム(宗教間対話)も自然言語でおこなわ 言語でなされてきた。 おそらく、 これまでの宗教間対話 だからこそ、 筆者も第二次 のほとんどは自 水 'n

するかが問題となる。例を紹介した。そこで、この二つの言語をいかに架橋自然言語」を使用する対話の言語が構想されている事

①第一の策は「第二次水準の言語ゲームは自然言語筆者に思い浮かぶ解決策は、次の三つである。

立場からの解決策である。と非自然言語とが混在したものである」とみなす

参加し、 言語であり、それを説明しているのは自然言語である しているであろう。 像してみると、そこでは自然言語と非自然言語 とえば、キリスト教信者としての落合が宗教間対話 自然なことである。 と非自然言語の混在したものとみなすのは、きわめ 面に出会うことを想像するのは決して難しくない。 対話の限定的テーマに対して構想されているものであ われているわけではなく、 くり返すが、 だとすれば、第二次水準の言語ゲームを自然言語 神と仏の「存在」について説明する場面を想 宗教間対話は非自然言語のみでおこな すなわち、 宗教間対話において、こういう場 渡辺と落合の理論は宗教間 数学的 な部分は非自然 が混 た 在 7

ということだ。

二つの水準で営まれる言語ゲームの区別/同定をめぐ言語ゲームに残るので、自然言語の部分については、けれども、この解決策だと、自然言語も第二水準の

えているものは、自然言語である」とみなす立場②第二の策は「非自然言語の根底にあり、これを支る困難は残ることになる。

こうした自然言語に還元する立場にたつと、

からの解決策である。

「数理モデルの構成とその解析、形式論理分析の適用、「数理モデルの構成とその解析、形式論理分析の適用、表現すること」は自然言語でおこなわれないとしても、表現すること」は自然言語でおこなわれないとしても、それらは自然言語があって初めて可能となるのである。 でなされているとしても、それは自然言語によって存在を与えられているのだ。

言語は 背後にあるのは自然言語であるがゆえに、自然言語を ての非自然言語」であり、筆者がこの脈絡でいう自然 と答えることができ、かつまた、二人の非自然言語の う疑問に対して、①の場合と同じく、「部分的にしうる\_ であると見なせばいいのではないか。そうすると、「二 できることになる。 宗教間対話で使用される言語として位置づけることが つの水準の言語ゲームを同定/区別しうるのか」とい 「現象としての自然言語の背後にある自然言語

理論化の部分以外の部分については、 問はまだ解決されていない。 を論証するのが難しいだろう。さらに、渡辺と落合の あり、これを支えているものは自然言語である」こと けれども、この解決策だと、「非自然言語の根底に 筆者の陥っ た難

わち、 言語だとみなせば、 これは渡辺と落合の目論見とうまく合致する。 (3) 第三の策は「宗教間対話は非自然言語での なわれる」とみなす立場からの解決策である。 非自然言語でなされる部分のみを宗教間対話 曖昧で不完全な自然言語を宗教間 いみおこ すな

> れば、 この解決策は現実の宗教間対話とはかけ離れているで ゆえに、 いえば、この自然言語は第一次水準の言語でもないが 話で使用されている言語ではないことになる(さらに 自然言語の部分を説明している自然言語は、 定を明確にすること) 対話から締め出すことができるのだ。そうすると、 )難問 極論になるが、 (二つの水準で営まれる言語ゲームの区別 新しい領域を形成することになる)。しかし、 右の落合の例では、 の解決が可能となる。 数学的な非 宗教間 いいかえ 一同 先 対

る。 を少しでも彫琢しその射程を拡大したい、と願ってい 後は、こうした問題をふくめて「宗教言語ゲーム論 三つの解決策を提示したが、どれも欠点をもつ。 あろう。

#### わりに

意味な議論ではないか」「この議論から何がもたらされ 読者諸氏からは「どうしてこういう議論をするの 本稿での考察は、 実際の宗教間対話に参加してい か る

0)

ような基礎理論的な考察も必要ではないだろうか。り多い宗教間対話理論を展開するには、本稿におけるるのか」などと批判されるだろう。しかしながら、実

3

#### 註

- (1) パネルの要旨は、日本宗教学会編『宗教研究――第六五 回学術大会紀要特集』(二○○七年三月)に掲載されている。渡辺のものは九二―九三頁、落合のものは九五― 九六頁、星川のものは九六―九七頁。なお、渡辺と落合のものはそのまま引用しているが、星川のものは分散させている。
- (2) 宗教の排他性については、次の論文を参照のこと。Alvin Plantinga, "Pluralism: A Defense of Religious Exclusivism," in The Rationality of Belief and the Plurality of Faith: Essays in Honor of William P. Alston, ed. by Thomas D. Senor (Cornell University Press, 1995). その議論の要約は、拙著『対話する宗教――戦争から平和へ』(大正大学出版会、二○○六年)八二―九○頁にある。要点は、論理学的な観点からみれび「宗教である限り排他性を必然的にふくむ」ということである。言いかえれば、「排他的でないものは宗教でとである。言いかえれば、「排他的でないものは宗教でとである。言いかえれば、「排他的でないものは宗教でとである。言いかえれば、「非他的でないものは宗教で

<u>5</u>

フィデイズムについては、次のものを参照のこと。

はない」ということである。

- 投ずべきものとして設定されているのである。おれわれの明瞭かつ単純な言語が一ムは、特別をとれて、すなわち、類似と相違の双方を通じてわれわれの言語の正似である。むしろ、大気の抵抗を計算に入れない最初の近似である。むしろ、とのが、ないのである。ないのである。ないのである。かれわれの明瞭かつ単純な言語が一ムは、将来における
- (4) こうした批判については、次の論文で検討している。星川啓慈・松野智章「本当に、宗教は〈言語ゲーム〉ではない、と言えるのか?――〈宗教言語ゲーム論〉再考」(『大正大学出版会、二〇〇七年)の第四章(この章は松(大正大学出版会、二〇〇七年)の第四章(この章は松野智章との共同執筆)では、宗教言語ゲーム論をめぐってさまざまな角度から議論を展開している。星
- K. Nielsen, An Introduction to the Philosophy of Religion (New York: Macmillan, 1982), chap. 4 and 5. ② 星川啓慈『言語ゲームとしての宗教』勁草書房、一九九七年、第五章。また、ニールセンや星川のフィデイズム理解に対する批判については、次のものを参照のこと。① D. Z. Phillips, Belief, Change and Forms of Life (New York: Macmillan, 1982).

- とレリジャス・ウィトゲンシュタイニズム――宗教言語 ② 征矢直樹「〈ウィトゲンシュタイニアン・フィデイズム) 知解可能性・有意味性及び自律性について」二〇〇〇 東京大学に提出された修士論文(未刊)。
- 7 6 G. A. Lindbeck, The Nature of Doctrine: Religion and Theology 本稿の in a Postliberal Age (Philadelphia: Westminster, 1984). 田丸徳善 ベラル時代の宗教と神学』ヨルダン社、二〇〇三年。 星川啓慈・山梨有希子訳 議論とは直接の関係はないが、二つほど補足をし 『教理の本質
- 域での事柄も、 を接続させようとしているのである。数学や論理学の領 列に並べようとした。いいかえれば、 ゲンシュタインは、 たものなのだ。 :題がもつ確実さと非数学的な命題がもつ確実さとを同 数学やモデル理論といえども、 見では経験とかけ離れた抽象的世界と経験の世界と 確実さ (Gewissheit) をもつわ わ れ 『確実性について』の中で、 わ れ の経験世界の中で伝達・習得さ 自然言語がもつ確実さ けではない。 彼は、 数学の 数学の ウィ
- 論じている。 このことについ て、 ウィトゲンシュタインは次のよう

れわれは計算の本質を、 計算の仕方を学ぶことを诵

> じて知ったのだ。 Ŧī.

の・で、 傍線引用者 違ったものではなく、同じように、 5 私は や、錯覚の危険に曝されているからである。 れわれ ?な不確実性と対比するわけにはいかない。 数学的な命題は一系列の行動を通じて得られたも 12×12=144を間違えるはずがない。 それらの行動は、ほかの生活的な営みと少しも は、 もは や数学的な確実性を経 忘却や、 一颗命 ところで、 ( 六 五 一 なぜな 0 わ

的 n

数学的な命題についても同じことが認められねばなら 12 × 12 = 144 という式が疑いの外にあるとすれば、 い。(六五三節

しかしながら、 践には自然言語 (日常言語)を駆使することが含まれる。 ものは日常的な実践(「生活的な営み」)である」とも 稿にひきつけて述べれば、「数学的な事柄を支えている もつ確実さとを同列に並べようとする試みであるが、 の議論は、 かならない。先述のように、 過程と数学そのものとは分離して考えるべきである」と えるであろう。そして、当然のこととして、 数学の命題がもつ確実さと非数学的な命題 これに対して、「数学という学問の伝達 右のウィト ゲンシュタイン 日常的な実 本 が ほ・

自然言語を駆使する生身の人間でもある。と思って、それゆえ、数学に熟達した数学者であるが、その数学者は同時に、数学に熟達した数学者であるが、その数学者は同時に、数学に熟達した数学者であるが、その数学者は同時に、数学に熟達した人間である、と思って学の訓練を受けて数学に熟達した人間である、と思って学の訓練を受けて数学に熟達した人間である。と思って

えているのは、数学に内在する自立的真理ではなく、数やや重複するが、伝達後においても、数学の自立性を支いう反論もあろう。だが、これについては、先の主張と

## レスポンス

渡邉学

氏の研究業績について一言触れたい。 星川啓慈氏の発表について論じる前にこれまでの同

星川氏は、『ウィトゲンシュタインと宗教哲学-

する立場をとり、その観点を宗教間対話にも導入してりもむしろ、宗教そのものが言語ゲームであると主張以来、ウィトゲンシュタインの「言語ゲーム」概念を以来、ウィトゲンシュタインの「言語ゲーム」概念を語・宗教・コミットメント』(ヨルダン社、一九八九年)

である。

ここで、星川氏の主要業績を列挙すれば以下の通り

こられた。

### 宗教哲学関係

『ウィトゲンシュタインと宗教哲学――言語・宗教・コ

ミットメント』ヨルダン社、一九八九年。

『悟りの現象学』法藏館、一九九二年。(\*本書はシュ『宗教者ウィトゲンシュタイン』法蔵館、一九九〇年。

ッツの現象学の立場からの分析である。)

『禅と言語ゲーム』法蔵館、一九九三年。

『言語ゲームとしての宗教』勁草書房、一九九七年。

### 宗教間対話関係

|神々の和解――二||世紀の宗教間対話』田丸徳善、山

梨有希子共著、春秋社、二〇〇〇年。

大学出版会、二〇〇四年。『グローバル時代の宗教間対話』山梨有希子共編、大正

脇直司他共著、蒼天社出版、二○○五年。 現代世界と宗教の課題――宗教間対話と公共哲学』山

大正大学出版会、二〇〇六年。 大正大学出版会、二〇〇六年。

#### その他

『シュッツ=ルックマンの現象学的知識論』コームラ、

一九九二年。

ぎのなかで』田丸徳善、桜井元雄、共編、春秋社、国際化時代のアイデンティティ――民族と文化の揺ら

一九九八年。

本社、二〇〇六年。『世界の宗教知れば知るほど』星川啓慈監修、

実業之日

まんだらライブラリー第八巻〉大正大学出版会、『宗教のえらび方――後悔しないために』〈大正大学

二〇〇七年。

#### 翻訳書

『未知なる人間への旅』フィリップ・H・ラインランダ

『ウィトゲンシュタイン・文法・神』 A・キートリー著、

ー著、小野泰博共訳、ヨルダン社、一九八五年。

法蔵館、一九八九年。

イヴィッド・リード、山中弘共訳、ヨルダン社、『現象学と宗教社会学』トーマス・ルックマン著、デ

一九八九年。

ランティンガ著、勁草書房、一九九五年。 "神と自由と悪と――宗教の合理的受容可能性』A・

『宗教の論理』J・M・ボヘンスキー著、ヨルダン社、

一九九七年。

G・A・リンドベック著、山梨有希子共訳、ヨルダン社、二○○三年。

初期の著書(一九八九―九七年)は、ウィトゲンシュタインと「言語ゲームとしての宗教」が中心になっているのに対して、二○○○年以降の著書が宗教間対だろう。しかし、実際には、『言語ゲームとしての宗教』だろう。しかし、実際には、『言語ゲームとしての宗教』が中心になっつがあり、これがその後の星川氏の研究動向を予示る節があり、これがその後の星川氏の研究動向を予示していると言える。

今回の発表は、後者の研究方向と深く関わっている。

### 第一部について

は、 非 大きく二部に分かれている。 自然言語をい 星 Ш 氏 0 発 表 かに宗教間対話にとりこむか――」 「宗教間対話における言語 第 部は、 昨年開催 0 問 題

知らない。

ば、 上に載せるとどうなるかということが主眼であって、 それは、 宗教学会、二○○七年、九七―九八頁)。したがって、 と呼ばれる方法を、宗教を対象として組織的に適 ようとする試み」である(『宗教研究』三五一号、 なモデリングの方法等、 公理論的転回以降の数学的方法、さらには情報科学的 このパネルは、 もともと「言語論的転回以降の英米哲学的方法、 近代的もしくは現代的方法によって宗教を俎 その代表者である落合仁司氏によれ 総じて近代的ある Ŋ 、は現代 日本 用

それに対して、星川氏は、渡辺光一氏の発表が、「二十必ずしも宗教間対話を対象としているわけではない。

世紀は、宗教の差異を主因とする政治的・暴力的紛争世紀は、宗教の差異を主因とする政治的・暴力的紛争でもあった」のが、「それぞれ宗教間の対話の失敗と宗でもあった」のが、「それぞれ宗教間の対話の失敗と宗をあった」のが、「それぞれ宗教間の対話の失敗と宗とあった」のが、「それぞれ宗教間の対話の失敗と宗として、これらの発表をこの学会の場にもたらしていると考える(九二頁)。

ていれば地域紛争などがなくなったのかと言えば、そ には絡んでい 避できたとは考えられないのではなかろうか。 必ずしも二十世紀に限ったこととは言えないからであ 宗教と世俗社会が対話を密に行ったからと言って、 る。また、世俗化と宗教の影響力の低下に関しても、 の前提を共有することができない。なぜなら、 しかしながら、残念なことに、 の百年戦争をはじめとして、 政教分離や特定の宗教のヘゲモニーの喪失がそこ るのであり、 宗教間対話が十分になされ 前者のような事象は 私は必ずしもこれら 3 要する 回 П

うは言えないだろう。

唆しているのは評価できよう(九三頁)。ンとコラボレーションを高めることができることを示によって宗教的な専門家と信徒とのコミュニケーショとはいえ、渡辺光一氏が非自然的言語やモデリング

表現によって〈示す〉試みである」(九五頁)。なもの〉を、数学で言う人間の言語の境界に位置するもの〉すなわちその何であるかを限定しえない〈無限数学的集合論」は、「宗教において人間には〈語りえぬ数学的集合論」は、「宗教において人間には〈語りえぬ

落合氏は、「宗教における〈無限なもの〉」を即座に 「神や仏」と同定している。そして、「無限の存在を神 あるいは仏と考える立場を存在神論(Onto-Theology)、 を付える立場を存在神論(のまのを を神論

マスや禅仏教の道元等が典型的な存在神論であるといると考える宗教」であり、キリスト教カトリックのト存在である神あるいは仏の限定された有限な部分であ同氏によれば、「存在神論はわれわれ存在者が無限な

統教義には当てはまらないのではなかろうか。つまり、統教義には当てはまらないのであろうが、もしそうならば、これは汎神論というのであろうが、もしそうならば、これは汎神論という間(あるいは個物も)を全体と部分として考えている間(あるいは個物も)を全体と部分として考えている

集合論には超越の観念がないからである。

限は、 端的な神概念となろう。また、 となり、 だろうか。また、同じ仏でも、 ろうか。 1 が、それは、 もしくは命〉という語源的な意味があるかもしれない ように扱えるのか、あるいは、 教の神をはたして〈無限なもの〉と呼ぶことができる 京都学派の絶対無と相対無を区別できるだろうか。 また、 は、 悪無限なのだろうか、それとも、真無限なのだ ヘーゲルの無限概念を参照すれば、 たとえば、ヒンドゥー教や神道のような多神 キリスト教の文脈で言えば、それはもはや異 真無限ならば、 数学的な無限と同一視できるのか。 有限なものや悪をも含む無限 仏陀と大日如来は同じ 数学的な表現におい 阿弥陀仏は 数学的な無 〈無限 ある な光 数 7

学的には無は無であって、相対も絶対もないのではな

11

か。

りも、 教を論じるという自己限定がなければ、 て、むしろ、 て当てはめているように思われてならない。 諸宗教に即して数学の概念を当てはめているというよ のではないかという疑念が抱かれ このようにみるとき、 無限概念を諸宗教の神仏概念の差異性を無視 無限概念が適用できる事例に限定して宗 落合氏の る。 概念構成 立論できない は、 したがっ 現 実 0

ローチとは思われないのである。実際にある宗教を信仰して信仰の投企に立脚したアプ外部からのアプローチであると考えられる。つまり、狭辺氏の立論にせよ、落合氏の立論にせよ、宗教の

所詮、 著書からは、 ている。 って理解しがたい。 ーチとは思われないのである。 星 川氏の立論にしても同じことが言える。 宗教が掲げている教理や信仰内容は不合理であ そもそも宗教は言語ゲー このような基本的な主張が伺える それは、 独自の言語ゲーム ムである。 星川 つまり、 13 氏 則

星川氏は、

渡辺、

落合両氏の発表に対してコメント

義について改めてご質問したい。 しいメタファー論の地平」を切り開くということの意はそのことの新しさが理解できなかった。そこで、「新こで、まずメタファーについて言及しているが、私にをして、それを発表原稿の四頁に掲載されている。そ

では、 でいる。その異同についてご教示願えればと思う。 でいる。その場合、落合氏の存在論を指すのであれば、 でいる。その場合、落合氏の存在論を指すのであれば、 でいる。その場合、落合氏の存在論を指すのであれば、 でいる。その場合、落合氏の存在論を指すのであれば、 でいる。その異同についてご教示願えればと思う。

性は誤謬ではない。

### 第二部について

教間対話の言語」について論じている。星川氏は、第二部において「宗教言語ゲーム論と宗

方法概念と事実概念があるということ、さらに、宗教に対して)いかに克服するか、次に、言語ゲームにはームの共約不可能性を(七三―七四頁の鬼界氏の立論その基本は何かといえば、まず、異文化間の言語ゲ

まず、 化の他者の言語ゲームを非難できないのである。 拠となるものであろう。 く理解できる。これは、 が言語ゲームであるというのは誤用であるという主張 (奥雅博) に対していかに反論するか、 鬼界氏の言語ゲームの共約不可能性の 要するに、 ある意味で宗教多元主義 われわ の三つである。 n 議 は、 論は 差異 異文 0 根

述べている。これがどうして「方法概念としての言語りの出発点であるよりも、祈りの生きる場である」と踏まえてから祈りについて論じて、「キリスト教徒は祈迩に、星川氏は、黒田亘氏の議論を引用してそれを

呼んだものではないのか、その理由が明示されていなる異論に対する星川氏の反論について扱わなければならない(七五―七六頁)。ここでの議論は、必ずしもらない(七五―七六頁)。ここでの議論は、必ずしものそれ自体が、ウィトゲンシュタインが言語ゲームとをそれ自体が、ウィトゲンシュタインが言語ゲームとがでした。

い。さらに、星川氏の反論は反論と言えるものではない。さらに、星川氏の反論は反論と言えるものではないかという消極的なものである。これは、星川氏と他の分野の研究者がウィトゲンシュタインの言語ゲーム概念を誤用していることを認めていることにほかならない。さらに、星川氏の論拠は、めていることにほかならない。さらに、星川氏の論拠は、めていることにほかならない。さらに、星川氏の反論は反論と言えるものではない。さらに、星川氏の反論は反論と言えるものではない。

いているため、その理由が明らかでない。その引用は奥氏の結論のみを含み、基本的な議論を省その引用は奥氏の結論のみを含み、基本的な議論を省

して疑念を呈し、ウィトゲンシュタインの言語ゲームのである」というマルコム(『思想と知識』)の主張に対れた言語――即ちウィトゲンシュタインが〈言語ゲーれた言語――即ちウィトゲンシュタインが〈言語ゲールた言語――即ちウィトゲンシュタインが〈言語ゲーンの生活様式である。それは行為の中に埋め込まりである。奥氏は、カー(F. Kerr)とともに「宗教はここで改めて奥氏の議論を再現すれば、以下の通

ィトゲンシュタインと奥雅博の三十五年』勁草書房、う規定を外れることはないと述べている(奥雅博『ウ含む脈絡での活動の全体」『哲学探究』二三節)といに対する定式は、あくまで「言葉を話すこととそれを

は以下のように書かれている。ウィトゲンシュタインの『哲学探究』の二三節に

二〇〇一年、一九一一二頁)。

八巻、大修館書店、三二頁)(原文は以下の通り。ない(藤本隆志訳『ウィトゲンシュタイン全集』第部であることを、はっきりさせるのでなければなら話すということが、一つの活動ないし生活様式の一言語ゲーム」ということばは、ここでは、言語を

"Das Wort 'Sprachspiel' soll hier hervorheben, daß das Sprechen der Sprache ein Teil ist einer Tätigkeit, oder einer Lebensform." Ludwig Wittgenstein, Werkausgabe' Band 1 (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1984), 250.)(英訳は以下の通り。"Here the term 'language-game' is meant to bring into prominence the fact that the speaking of language is part of an activity, or of a form of life.")

る」と結んでいる。

で述べていることと比較するのは、興味深いことであ文章の種類の多様性を、論理学者が言語の構造につい挙げて、「言語という道具とその使い方の多様性、語や

活様式=言語ゲームではないということになる。様式の一部であるというのがその趣旨である。つまり、やのものが「言語ゲーム」が属しているのである。さらに一部に「言語ゲーム」が属しているのである。さらに得関係を明確に記述すれば、宗教その他の生活様式の一部に「言語ゲーム」は、活動の一部であり生活

語の Sprache は、langage と parole [言葉] の両者を含語が「ム概念は、「言語を話すこと」(das Sprechen der 英語の language が抽象性をもっていて、フランス語の langage (活動)] に近いのに対して、ドイツの langage (活動)] に近いのに対して、ドイツの langage (活動)] に近いのに対して、ツなく

と Sprache の関係は、speak と speech の関係に近い。 おうに思われる。あくまで語源的に言えば、sprechen ように思われる。あくまで語源的に言えば、sprechen よのであるが、英語圏の研究者およびその哲学の研究

偽、 この立場の基本的な考え方として以下の三点を挙げて 的な言語ゲームを想定していることがわかる。 免れている。これらを参照すれば、 の宗教の言語ゲームは、 の基準や規範を内蔵している。③それゆえ、ある一つ 理解されうる。②おのおのの宗教の言語ゲームは、真 いる。① 宗教的信念は、その宗教の信者によっての 例としてリンドベックの『教理の本質』を取り上げる。 いる研究、ウィトゲンシュタイン・フィデイズムの事 誤用の事例とも考えられるが、星川氏が共感を示して 星川氏は、このような言語ゲーム概念からすれば、 合理/非合理、 有意味 他の言語ゲームからの批判を /無意味などについて独自 明らかに自己完結

それでは、「どうしても、異なる宗教の信者の間/信仰星川氏は、このような立場をよしとしない。なぜなら、

しまう」(八頁)からである。をもつ者ともたない者との間での対話が困難になって

そこで、星川氏は、自身の「宗教言語ゲーム論」

を

頁。

展開するのだが、その論拠は必ずしも明確でない。 これは、おかしい。「宗教言語ゲーム論」を自閉的 が は、 「一切皆空」を理解することも可能であり、 だとみなすと、仏教徒ではないキリスト教徒は「縁起 とえば、「仏教の言語ゲーム」「キリスト教の言語 ある「神」「三位一体」などを理解できないことになる。 はない仏教徒はユダヤ=キリスト教の伝統の核心に 「一切皆空」などを理解できないし、キリスト教徒で ゲームに入りこんでいるのである。また、 ム」を想定し、これらを自己完結した言語ゲーム 神」を理解することも可能であり、そのさいは /彼女は仏教徒ではないけれども、 仏教の言 そのさい 仏教徒 な・ ゲ

ト教の言語ゲームに入りこんでいるのである(八一

ある宗教の信者が他の宗教の核心を理解できるといある宗教の信者が他の宗教の核心を理解できるとい考えているのである。これは他方で、宗教の部外者である星川氏自身が、なぜ宗教のことを理解できるのかある星川氏自身が、なぜ宗教のことを理解できるのかある星川氏自身が、なぜ宗教のことを理解できるのかある星川氏自身が、なぜ宗教のことを理解できるのかあるでいたがした。 でいたが明正なのか、その根拠を示す必要があるのではなかろうか。星川氏には、この問題にも答えるのかあるには絶対に欠かせない基本前提であろう。 しかし、単にそれが自明であるというのではなかろうか。星川氏には、この問題にも答えるのではなかろうか。星川氏には、この問題にも答えるのではなかろうか。星川氏には、この問題にも答えるのではなかろうか。星川氏には、この問題にも答えるのではなかろうか。星川氏には、この問題にも答えるのではなかる。

べている(同著、iii頁)。そして、以下のように述べて類似」のみがさまざまな宗教の間に存在していると述立場は、「宗教に本質はない、宗教を宗教たらしめるも立場は、「宗教に本質はない、宗教を宗教たらしめるも立場は、「宗教に本質はない、宗教を宗教たらしめるも立場は、「宗教に本質はない、宗教を宗教たらしめるも立場は、「宗語ゲームとしての宗教」(勁星川氏の宗教観は、『言語ゲームとしての宗教』(勁星川氏の宗教観は、『言語ゲームとしての宗教』(勁星川氏の宗教観は、『言語ゲームとしての宗教』(勁

彼

、彼女はキリスト教徒ではないけれども、

キリス

V

る

背後に存在しているのである。 ことは、 (同右、 宗教は、 らびに非言語的な状況など、多種多様なものがその ストリー、その言語ゲームを成立せしめる言語的 その言語ゲームをプレイする人々のパーソナル はまる。 ゲームには言語的側面と非言語的側面があるとい 「言語ゲームとしての宗教」とはい |面にのみ分析を限定するというのではない。 iv 頁 。 当該の宗教のその辞典までのすべての歴史、 そのまま言語ゲームとしての宗教にも当て たんなる言葉の表面的なやりとりではない 簡単な宗教的言語ゲームが成立するために 言語ゲームとしての . え、 宗教の言語的 ・ ヒ な

(V

る。

に以下のような図を示し、

以下のように説明を加えて

は、それ独自の一組の諸規則にのっとって営まれていムがその生活様式を包括するという、先に引用されたてあろう。
星川氏は、そのような前提に則って「一つの宗教とであろう。

て

一つの体系を構成しており、

さらにその生活形式

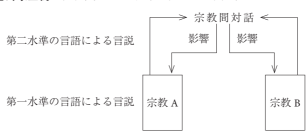
と一体となった、言語ゲームである」(右、一〇頁)と

星川氏は、『言語ゲームとしての宗教』(二二九頁)いう定義を行っているわけである。

えられない。..... 教の教えを説いたとしても、 分の宗教の布教や相手の改宗をもとめて、 状況において、複数の宗教が出会い、 ないだろう。多種多様な宗教が併存してい 第一次水準の言語レベルでは、 対話が成立するとは考 相互 連 おの 解 0 自分の宗 おのが自 ると 前 能性は

言説を対象化し、それについて、もう一段レベル る言語のことをさす。 視点から、 少し距離をとって、 第二次水準の言語とは、 可能性も生まれるのではないだろうか。ここで言う 次水準で語り合うようになれば、 しかし、 自分の宗教や相手の宗教につい 自分の宗教および相手の宗教について語 それを反省的に考察するような 言いかえれば、 自分が信じている宗教から 対話や相互 自分の宗教の て、 理解 

#### 概念対象主義とウィトゲンシュタイニアン・フィデイズム



概念なのだろうか、 九頁)。 上面)。 大準の言語による言 がというのは、事実

言語のことである宗教について語る語で自分と相手の

れではいけないのかというのが次の問いとなろう。

星川氏は、

第一

部の渡辺光一、

落合仁司両氏

0

成

果

の発話を記述してこり、星川氏は、宗教り、星川氏は、宗教

はたしてそれが自然言語でもよいのか、それとも、そおそらく、星川氏の答は後者にあると思われるが、いと要請しているのだろうか。

あ

がっ

た水準の

て自然言語と非自然言語をいかに両立させるかという八三頁)。そして、三つの解決策――宗教間対話においな枠組みに取り込む可能性を示している(発表原稿、語による言説として位置づけ、それらを自らの理論的語――非自然言語による宗教理解――を第二次水準の言――非自然言語による宗教理解――を第二次水準の言

ことに対する解決策――を提示する。

第一策は、

ハイブリッドな立場であり、

非自

||然||三

語

それとも、方法概念

は可 を排除するものではないが、必ずしもその必要性を認 の支持基盤が自然言語なので、 ものである。 を使いながら、 能であるとする立場である。 (同右、 補足的に自然言語を使って対話を行う 八四頁)。 自然言語で宗教 第二策は、 これは、 非自 非自然 1然言語 間 然 言語 対 話

宗話

をしなければならな者はこのような発話

それとも、

その当事

う述べているのか

13 ながら、 教間対話は、 ではなく、 の宗教間対話からかけ離れている」ことは確かである。 なわれるとみなす立場である ついて示唆しているにすぎない このように、 これは、 宗教間対話に非自然言語をとりくむ可能性 自然言語ではなく非自然言語での 星川 星川氏が指摘しているように、「現実 氏は、 何らかの結論を出したわけ (同右、八六頁)。 しかし みおこ

### まとめとして

強いられたことも確かである。 星川氏の発表「宗教間対話にとりこむか――」は、 たいへん多岐にわかった力のこもった研究であり、私 たいへん多岐にわかった力のこもった研究であり、私 ま自然言語をいかに宗教間対話にとりこむか――」は、

しうるもの〉」)をそのパネルの本来の趣旨(「総じて近教学会のパネル(「宗教における〈語りえぬもの〉と〈示第一の理由は、その構成自体の問題、つまり日本宗その理由はいったいどこにあるのだろうか。

なった形で転用している(宗教間対話に非自然言語をして組織的に適用とする試み」(落合仁司氏))とは異代的あるいは現代的と呼ばれる方法を、宗教を対象と

とりこむ試み)ことに原因があろう。

ているのに対して、星川氏はあくまで信仰を持たず信 投企」に比すことができるだろう。 のような選択をあえてされることは、 七六頁(原文には傍点が付されている))。星川 れることは決して悪いことではないだろう」発表原稿! 領域に移植した結果、その学問における議 その論拠は薄弱である(「〈言語ゲーム〉 は誤用をあえてすることを選択しているわけであるが、 反論ができないままー 主張を一方で認めながらー する議論が間に挟まっていることにあろう。星川氏と フィデイズムの代表者の言語ゲーム概念の妥当性に関 ィトゲンシュタイン・フィデイストが信仰の基をもっ しては、 第二の理由は、星川氏およびウィトゲンシュタイン・ いわば正統派のウィトゲンシュタイニアンの -|言語ゲーム概念の拡張もしく あるいは正統派に正当な しかし、多くの いわば 論を他の学問 論が展開さ 「信仰 氏がそ ·・ ゥ

である。どこにあるのか。その根拠をご教示いただければ幸いらば、このような「信仰の投企」を正当化する根拠は仰の外部に立つ世俗主義の立場に立っている。それな

第三のもっとも重大な理由は、実際の宗教間対話の 第三のもっとも重大な理由は、実際の宗教間対話の 第三のもっとも重大な理由は、実際の宗教間対話の

評価され検証されるのだろうか。

郭価され検証されるのだろうか。

かのような意味があるだろか。

がのような意味があるだろか。

がのような意味があるだろか。

がのような意味があるだろか。

がのような意味があるだろか。

上げるとして、星川氏は、最後の三つの解決策を具体また、逆に、星川氏の提言をもっと真正面から取り

はなかろうか。そして、おそらく、

星川氏が今回発表

ことを実現したことになるのだろうか。第三策であれといった形であれば、第一策もしくは第二策のようなを神と呼びます。あなたは、それを仏と呼ぶのですか。」的にどのように考えているのだろうか。「私は、無限(8)

を深められると思われる。

最後になるが私見を述べて締めくくりたい。

現実に

的な内容に即して示唆していただければ、さらに議

具体的にどのような議論になるのだろうか。

具体

ば、

くの実りをもたらしてきた。世俗主義・近代主義的なている。それらの成果は、決して無駄ではないし、多東西霊性交流など、わが国でもすでに長い歴史をもっている。東西宗教交流学会、「禅とキリスト教」懇談会、宗教間対話は、さまざまなレベルで世界各地で行われ

間対話の記録を分析し、その事例を研究すれば、

具体

ストの間でおそらくもっと有意義な対話ができるのでを定する試みがなされれば、モダニストとレリジョニいとすれば、それは不幸なことではないだろうか。また、アプローチがこれらの成果をもし積極的に評価できなアプローチがこれらの成果をもし積極的に評価できな

って、このレスポンスを締めくくりたい。り、私は今後ともこのような場が提供されることを願り立つかどうかが試される場が提供されたことではあ者と信仰を持った宗教間対話の実践者の間で対話が成

された最大の成果は、世俗主義的な宗教間対話の研

究

## レスポンス

星川啓慈

#### はじめに

たことに対して、すなおに渡邉氏にお礼申し上げる。たことに対して、すなおに渡邉氏にお礼申し上げる。しかしながら、私は当日の発表の仕方をきちんと把しかしながら、私は当日の発表の仕方をきちんと把握していなかったので、二人の間で行き違いがあったことも事実である。私は、自分が唱える「宗教言語ゲーム論」が東西宗教交流学会の会員の方々にほとんどまったく知られていないだろうという予想のもとに、さまざまな事柄を書き込んだが、それが予想以上の渡さまざまな事柄を書き込んだが、それが予想以上の渡ら適当にピックアップして発表を行なう予定であり、ら適当にピックアップして発表を行なう予定であり、ら適当にピックアップして発表を行なう予定であり、とまざまな事情を表

そうしたことはともかくとして、渡邉氏の批判に対する以下での応答を執筆することを通じて、私は思わめ収穫を得た。たとえば、①『哲学探究』第一部二三 にと、② ウィトゲンシュタイン自身が宗教を言語ゲームとして捉えていることを読者に紹介する機会を与え られたこと、③ 氏の批判により自分の立場がさらに明られたこと、 (3) 氏の批判により自分の立場がさらに明られたこと、 (3) 氏の批判により自分の立場がさらに明られたこと、 (4) である。その一方で、「宗教言語ゲーム論」や宗教間対話で使用される言語がはらむ問題

長大な原稿になるため、メリハリをつけながら、応答渡邉氏の批判にすべて細かく応答すると、あまりに

点についても、再考することになった。

## 「第一部について」に対して

したい。

### 全体的な事柄

究の紹介をしたまでである。要点は、数学的・モデル基本的に、第一部は渡辺光一氏と落合仁司氏との研

モデル論的な手法を宗教間対話に取り入れること自体 を高。私は、落合氏に対しては、二○○六年六月に「宗 をある。私は、落合氏に対しているし、渡辺氏の研究につい を表要 でもまだよくわからない部分が多い。けれども、渡邉 でもまだよくわからない部分が多い。けれども、渡邉 である見解/見通しに問題があるとしても、数学的・ にが二氏を批判するように、かりに二氏のこの発表要 は、落合氏に対しては、二○○六年六月に「宗 を記述しているし、渡辺氏の研究につい を表表

それゆえ、渡邉氏のこの部分の批判に対する応答は、が全面的に否定されるわけではない。

以上で終わりにしたい。

# くということの意義について一「新しいメタファー論の地平」を切り開

するということは、"metapherein"という語源からいっなどに対して「数学の記号」や「モデル理論」を適用発表原稿にもあるように、かなり違う。しかし、「存在」でてくるが、そこでいわれている文学的メタファーとでアリストテレスの『詩学』にもメタファーのことがアリストテレスの『詩学』にもメタファーのことが

開くこと」である。 ことが、私がいう「新しいメタファー論の地平を切り自然言語によらない精度の高いメタファーを生み出すための一手段として、数学やモデル論の手法といったても妥当なことだと思う。人間の知の世界を拡張する

### 三 「存在」について

ならびに私の能力をはるかに超えるので省略する。いる存在論」との「異同について」は、発表の射程している。「落合氏の存在論」と「一般に考えられても発表でいう「存在論」とは落合氏のものを想定

## 「第二部について」に対して

## | 『哲学探究』第一部二三節をめぐって

順序とは逆転するが、まず、もっとも重要な部分から語ゲーム」理解をめぐるものである。渡邉氏の批判のンの『哲学探究』(以下『探究』)に見られる、私の「言シニュウ

である。氏は、『探究』第一部二三節を引用しながら、生活形式」(Lebensform / a form of life)の「包摂関係」渡邉氏の主張の核心は、「言語ゲーム」と「生活様式/

こう断定している。

が使用されるのは、わずか三度である。渡邉氏が引用が使用されていない、という事実である。『探究』は異質な第一部と第二部とから成立しており、分量的には前者第一部と第二部とから成立しており、分量的には前者用されていない、という事実である。『探究』は異質な用されるのは、わずか三度である。渡邉氏が引用の「生活様式」はたったの五回しか使究』(註5参照)で「生活様式」はたったの五回しか使究』(註5参照)である。渡邉氏が引用が使用されるのは、わずか三度である。渡邉氏が引用が使用されるのは、わずか三度である。渡邉氏が引用が使用されるのは、わずか三度である。渡邉氏が引用が使用されるのは、わずか三度である。渡邉氏が引用が使用されるのは、わずか三度である。渡邉氏が引用が使用されるのは、わずか三度である。渡邉氏が引用が使用されている。

した二三節以外の二箇所を引用しよう。

つの言語を想像するということは、一つの生活!

様

いうことである。さらに、文脈から判断しても、この「言ここで述べられていることは、「言語=生活様式」と式を想像することにほかならない。(一九節)

語」は「言語ゲーム」と読み替えることが可能である(理

由は省略)。

言語において人間は一致するのだ。それは意見の一

致ではなく、生活様式の一致なのである。 (二四一節

いうことである。さらに、この「言語」も「言語ゲーム」ここで述べられていることも、「言語=生活様式」と

渡邉氏が引いた箇所とそれ以外の箇所とを比較してと読み替えることは不可能ではない(理由は省略)。

私はまた、言語と言語の織り込まれた諸活動との総さらに、『探究』からもう一箇所紹介したい。

ここで述べられていることは、「言語ゲーム=最大包体をも言語ゲームとよぶ。(七節)

括概念」ということである。

によって二三節での議論に限定を加えた」という可能述べると、理論上「ウィトゲンシュタインはこの表現英語のネイティブスピーカーは否定することを承知で表現に注目したい。私が今からいうことはドイツ語や表明に注目したい。

定した可能性は否定しきれないのである。その証拠に、で、ウィトゲンシュタインは自分の議論をこの節に限性を否定しきれない。つまり、「ここでは」という表現

渡邉氏と奥氏が引用する二三節と、それ以外の一九節

と二四一節とに整合性をもたせることは難

しい。

いうことだ。奥=渡邉氏の理解が、唯一正しい、言語いうことだ。奥=渡邉氏の理解が、唯一正しい、言語返すが、二三節での議論は一般化してはいけない、と

のである。
ゲームと生活様式との関係の理解だとは到底いえない

る相貌をみせる。『数学の基礎についての考察』(以下ンのどこを引用するかによって、「言語ゲーム」は異なーのことからもわかるように、ウィトゲンシュタイ

『数学の基礎』)にも目配りをしておこう。『探究』は

て議論されることが多いけれども、「言語ゲーム」や「ゲ分の関係にある。『数学の基礎』では、「規則」についぼ同分量の著作がある。言うまでもなく、両者は不可ぼ同分量の著作がある。言うまでもなく、両者は不可は同分量の著作がある。言うまでもなく、両者は不可ま常に長い年月にわたって執筆されている。そして、非常に長い年月にわたって執筆されている。そして、

うことがある。(二八節)かれわれの言語ゲームの基礎には、規則に従うとい

ーム」についてもかなり言及されている。

第六部にはこうある。

これを踏まえて、第四部の冒頭を引こう。

わせて行動することでなければならないからである。ここで〈ゲームをする〉とは、ある一定の規則に合なわないのは、もちろん明らかである。というのは、数学者が現実に〈ゲームをする〉限り、推論をおこ数学者が現実に〈ゲームをする〉限り、推論をおこ

「宗教」と入れ替えて、本発表の文脈で書き直してみてことがある」という先の引用を踏まえて、「数学」をここで、「言語ゲームの基礎には、規則に従うという

奥氏によりながら、たった一箇所の引用で、

私の議

をするとは、ある一定の規則に合わせて行動することもいいだろう――「宗教の信者が現実に〈言語ゲーム〉

でなければならない」となる。

第四部からもう一箇所引く。

の意味に、したがって数学外への適用に訴える必要る一定の規則に合わせて行動することだから、〕記号数学を一つのゲームとして語ることは、証明の際、〔あ

という主張だと解しておこう。これは、数学という言語ゲームは自己完結的である、がないことを意味する。(四節)

全体として、個々の証明の過程はすべて表層的な個々全体として、個々の証明の過程はすべて表層的な個々な出よ。どうしてそれができるかといえば、体系としとせよ。どうしてそれができるかといえば、体系ととせよ。どうしてそれができるかといえば、体系としたせよ。どうしてそれができるかといえば、体系としたがよいである、といえる。しかし、それが可能なのは、のゲームである、といえる。しかし、それが可能なのは、のが一ムである。

106

べきである。 くともこの引用文からは」という言葉の重みを感じる論を全面的に否定する渡邉氏は、自身で述べた「少な

# 二 「言語を話すこと」の重要性をめぐって

では考えられないことがわかる」と主張する。そして、いする博識(langage と parole、Sprache と langage ないする博識(das Sprechen der Sprache)を抜きにしたの詳細な比較)を披瀝しながら、「言語ゲーム」は「〈言語を話すこと〉(das Sprechen der Sprache)を抜きにした。

べていることと比較するのは、興味深いことである」種類の多様性を、論理学者が言語の構造について述「言語という道具とその使い方の多様性、語や文章のウィトゲンシュタインは、さまざまな例を挙げて、

こう語る

二三節の次の諸例には、常に、物理的な「話すこと」しかし、渡邉氏はきちんと「諸例」を読んだのか。たしかに、『探究』の二三節はそう「結んでいる」。

と結んでいる。

、の諸例は遂行されることが多いのではないか――も次の諸例は遂行されることが多いのではないか――もが見られるだろうか。「話すこと」を「抜きにして」、

述する。
述する。

ある対象をある記述

(素描) によって構成する。

ある仮説を立て、検証する。ある出来事について推測を行なう。

ある実験の諸結果を表や図によって表現する。ある仮説を立て、検証する。

算術の応用問題を解く。

これらすべてが、ウィトゲンシュタイン自身があげある言語を他の言語へ翻訳する。

うした例を眺めていると、物理的に「言語を話すといている「言語ゲームの多様性」の「諸例」である。こ

川氏は、奥氏の文章を一部引用しているが、その引用思われる批判に対する反批判を終える。渡邉氏の「星以上(一と二)で、渡邉氏がもっとも力をいれたとうこと」は「言語ゲーム」の必要条件ではないのだ。

「理由」はすこしは明らかになったであろう。これ以上ため、その理由が明らかでない」という所見に対するは奥氏の結論のみを含み、基本的な議論を省いている

流学会にとって重要だと判断した部分について、いく以下では、私が、本発表・宗教間対話・東西宗教交

の反論は無用である。

# 三 「方法概念」にかかわる批判をめぐって

うことで「方法概念」である。

渡邉氏は次のように述べている。

つか述べる。

ゲーム」となるのか、ご教示願いたい。 でから祈りについて論じて、「キリスト教とは祈りのてから祈りについて論じて、「キリスト教とは祈りのとがら祈りについて論じて、「キリスト教とは祈りのと川氏は、黒田亘氏の議論を引用してそれを踏まえ

る場である」というのが主文だが、渡邉氏はキリストする前に渡邉氏に尋ねたい。「キリスト教は祈りの生きした疑問が出されるとは予想だにしなかったが、応答した疑問が出されるとは予想だにしなかったが、応答

というのであれば、この部分の内容は妥当であろう。う考えても、「ある」とは言えないだろう。また、「ない」教なくして〔キリスト教の〕祈りがあると思うか。ど

らキリスト教を分析します、という私の意志表示という言語ゲームのなかで初めて成立する」という立場かまれる。よって、「キリスト教の祈りはキリスト教とい分析するための方法のことである――ということが含「方法概念」には対象の「分析」――方法というのは

私の「宗教言語ゲーム論」は大きく分けて、二つの私の「宗教言語ゲームからなる。一つは、体系としての深層にあような実際になされている行為としての「言語ゲーム」とのである。『言語ゲームとしての宗教』の英文タイトルはである。『言語ゲームとしての宗教』の英文タイトルはのある。『言語ゲームとしての宗教』の英文タイトルはも、私の考え方が反映されている。

される告解、ミサなどさまざまな儀式への参加、 者の説教、 として、 言語ゲーム、そして最後に、体系としてのキリスト教 複数の言語ゲームが集まって構成される中間レベルの 祈り以外にも、 やごく短い祈りというような最小単位から始まって、 のおりに十字を切ることなど、すべて言語ゲームであ 言語ゲームは階層をなしている。十字を切ること 他にもいろいろと挙げることができる。 信仰告白、 キリスト 神学の著作の執筆、 教の個々の言語ゲームの 死 元の前に 何か 聖職 事 な 例

るのが深層的言語ゲームである。 て表層的言語ゲームであり、それらの背後に控えてい 字を切ることやごく短い祈りから始まる諸行為はすべ 念である「深層」「表層」という概念を導入すると、十 そのさい、 黒田氏が使用しているもうひとつの対 概

までである。

考えることで、これまでとは違った視点から宗 ることができるようになる、というのが、 ついても触れておきたい。宗教を言語ゲームとしてさらに、宗教を言語ゲームとして考えることの意味 宗教を「言 ,教をみ・

> る、ということである。 言語ゲームについて言われることが宗教にも適用でき 語ゲーム」として考えることの利点である。 すなわち、

一つだけ、例をあげておこう。

たとえば、

宗教

Belief," in Thought and Knowledge (Cornell University Press, 拠付けが必要だと考えられることが多い。 信じること/信じていることに、基礎付けな 「信念の無根拠性」(N. Malcolm,"The Groundlessness of マルコムは いし

1977)で以下のように述べている。

蔑の念をもって見られている。宗教は、 できない人びとのための逃げ場だ、といわれている。 の弱さゆえに世界の厳しい現実に立ち向かうことの は理性的なものではないとみなされており、…… 西洋の学問的哲学においては、ふつう、 宗教の信念 知性や性格 軽

宗教の信念が知的に尊敬に値するようになるためには そして、「神の存在を証明しようという妄想的関心は にのみもとづいて信念を抱くことである。

、反対に、〕客観的で、賢明で、力強い態度は、

理性的に正当化されねばならない、という前提を暴露

している」とし、これは「誤解」であると主張している。 している」とし、これは「誤解」である。それは、西洋にけを無用なものとしているのである。それは、西洋における「神の存在証明」の歴史に対する批判でもある。 そこで、宗教を言語ゲームとして捉えることができるならば、「言語ゲームの所与性」ということを宗教にるならば、「言語ゲームの所与性」ということを宗教にるならば、「言語ゲームの所与性」ということを宗教についる。

性的でもない)。
には根拠がない。それは理性的ではない(また非理たは根拠がない。それは理性的ではない(また非理かんとするところはこうである。それ〔言語ゲーム〕言語ゲームはいわば予見不可能なものであるという

持つということを考える上で、大きく視点を変えるこ者に提示する必要はなくなってくる。これは、信仰をそうすると、宗教にはそれを信じるための根拠を他生活と同様に。(五五九節)

とにもつながるであろう。もちろん、基礎付け主義の

かまる可能性も大きいだろう。これらのことは悪いこかまる可能性も大きいだろう。これらのことは悪いたり、ある意味で気が楽にな性がないことを知るにいたり、ある意味で気が楽にないとは、反基礎付け主義の立場にたつ人びとと議論する場合もあろう。また、基礎付け主義の立場にたつ人びとと議論する場合もあろう。また、基礎付け主義の立場にたつ人びとと議論することで、自分の信仰の基礎についてさらに洞察がふることで、自分の信仰の基礎についてさらに洞察がふることで、自分の信仰の基礎についてさらに洞察がふることで、自分の信仰の基礎についてさらに洞察がふるこれらのことは悪いこかまる可能性も大きいだろう。これらのことは悪いことは悪いとは、その態度を堅持してかまわない。

## 四 「共約不可能性」「差異性」をめぐって

渡邉氏は次のように語っている。

とではない。

異文化の他者の言語ゲームを非難できないのである。の根拠となるものであろう。要するに、われわれは、よく理解できる。これは、ある意味で宗教多元主義まず、鬼界氏の言語ゲームの共約不可能性の議論はまず、鬼界氏の言語ゲームの共約不可能性の議論は

で考える場合、ウィトゲンシュタインの言葉を「要すそういう側面もないではないが、宗教間対話の脈絡

差異性は誤謬ではない。

るに、 無視することになる。鬼界氏も「〈彼らを〉誤りと呼 いのである」(『ウィトゲンシュタインはこう考えた』 ぶことは、決して単なる叙述に終わることではない。 できない」と簡単に解釈しては、そのラディカルさを 〈戦い〉〔攻撃〕という比喩は比喩で終わるとは限らな われわれは、 異文化の他者の言語ゲームを非難

ではない。

罵る」(『確実性』六一一節)のだ。私見では、 異性」や宗教の非寛容さ・排他性・残酷さを無視する らむ「戦い」「攻撃」が生じたのであり、現在も生じて わけにはいかない 対話とか宗教間交流について考える場合、宗教間の かりあう場合は、どちらも相手を蒙昧と断じ、 いるのである。まさに、「二つの相容れない原理がぶつ 歴史をふりかえれば、至るところで実際に宗教が (拙著 『対話する宗教』 第三章・第 宗教間 異端と 差 か

できない。

#### $\overline{T}$ 秘密の日記 の引用をめぐって

四章、

参照)。

渡邉氏は次のように語っている。

ことであり、これもまた、必ずしも納得のいくもの 記に見られる痕跡を自らの解釈を交えずに引用する 星川氏の論拠は、 ウィトゲンシュタインの秘 密 0 H

だと思ったが、お答えする。言わずもがなの解釈につ いては、書き換えをもって対応したい。 ウィトゲンシュタインの日記を引用するだけで充分 ろう――は、 宗教的な問い――これを言語ゲームといってよいだ 宗教的な生とともにしか演じることは

三九〇頁)と論じている。

新しい言語ゲームを学ぶのである。 け入れるようになった新しい生とともに、その人は ト教の解決 たように話すのである。人生の問題に関するキリス リスト教を信じるようになると、これまでとは違 これまでキリスト教を信じていなかった人が、キ (救済・復活 ・審判・天国・地獄)を受

をこれまで以上に肯定的に考えても良いのではないだ ム論との整合性」も示した。それゆえ、この「整合性 これで、「自らの解釈」を示したし、「宗教言語ゲー

ウィトゲンシュタイン自身がその可能性を否定してい教学や宗教哲学に応用しようとする研究者のみならず、ろうか。すなわち、ウィトゲンシュタインの哲学を宗

ない、むしろ肯定している、

ということである。

ウィトゲンシュタイン自身が宗教を言語ゲームとして

おそらく知られていなかった。

細

九九一年にこの秘密の「日記」が発見されるまで、

では「宗教」はあげられていない。また「宗教的信念では「宗教」はあげられていない。また「宗教的信念では「宗教」はあげられていない。また「宗教的信念では「宗教」はあげられていない。また「宗教的信念では「宗教」はあげられていない。また「宗教的信念では「宗教」はあげられていない。また「宗教的信念

拠を示す必要があるのではなかろうか。

# 六 「宗教の部外者」が「なぜ宗教のことを

理解できるのか」をめぐって

渡邉氏は次のように語っている。

うのではなく、なぜそのことが可能なのか、 前提であろう。 きるのかを説明するためには絶対に欠かせない基本 外者である星川氏自身が、 ると考えているのである。 多様な言語ゲームが相互に交差した状態になって う星川氏にとって自明な確信に則って、 ある宗教の信者が他の宗教の核心を理解できるとい しかし、 単にそれが自明であるとい なぜ宗教のことを理解で これは他方で、 星川氏は、 宗教 その 0 根

かいことをいえば 捉えている箇所は、

『探究』

の第一部二三節に、

言語

ゲ

4

の一例として「祈り」が挙げられ

ているが、

そこ

教の部外者である星川氏自身」という表現から判断して、これについては言及しない。渡邉氏の質問は、「宗緒言などを参照)。また、「理解」概念が問題であるが、緒言などを参照)。また、「理解」概念が問題であるが、 まず、私は「宗教の核心とか本質とか呼ばれるものまず、私は「宗教の核心とか本質とか呼ばれるもの

形としては「宗教を信じていない者がどうして宗

教を研究できるのか」などという質問と同じであろう。

が 13 5 や信仰をより深く探求することができる。しかしなが のである。このタイプの宗教哲学により、自分の宗教 化・自然などとの関わりについて思索するタイプの から、その宗教の内容や、その宗教と個人・社会・文 るだろう。まず、自分の信じている宗教や信仰の立 あり、 おわり勝ちな、 ここで、宗教哲学の二つの立場について考えてみた 波多野精一が警告するように、「感傷的な自己陶酔 宗教哲学の立場/タイプは、大きく分けて二つあ 排他的に自分の宗教を絶対視する護教的傾向 研究者自身の体験物語」になる傾 向 場

この宗教哲学の場合、 教に共通なものを抽出しようとしたりするのである。 理性などを根拠として、宗教に迫ろうとしたり、 索の対象となる宗教との間に、距離をおく立場がある。 れる可能性もある。たとえば、論理的矛盾を衝く場 これに対して、 宗教を哲学的に思索する研究者と思 宗教に対して批判的な結論が導

をもつ恐れがある。

か

合などである。

ら宗教について論じても、 意味で、私の立場は後者である。 「自分と研究対象の宗教との間に距離をおく」という 渡邉氏に批判される筋合 距離をおいた視点か

はない。

とめる「基礎付け主義」「根拠付け主義」を批判してい 語ゲームとしての宗教』で、渡邉氏のような根拠をも である。私は『ウィトゲンシュタインと宗教哲学』『言 る必要はない。 また、右の 「根拠」をめぐる疑問については、 強いていうならば、「言語を話すこと」

かりに根拠を示したとしても、また「その根拠を示せ 拠を示せと言われても、「無い」と答える以外にない る。基礎や根拠は問うても仕方がないという私に、 根

という無限後退に陥るだけである。

いるわけだが、西田哲学にしたがって、仏教とキリス 学会では、 う回答を期待しているのか。信仰告白なのか。 白でないとすれば、次のようなことか。 「宗教の部外者」を強調する渡邉氏だが、氏はどうい 仏教とキリスト教の間での「交流」をして 東西宗教交流 信仰 告

学を持ち出してくればい 1 できるのか、 が対話する場合、「どうして部外者が宗教のことを理 な側面 田哲学の立場に立ってい 教の があるようにも見える。 根底にあるもの=共通するものを探究するよう その根拠を示せ」という質問に、 るわけでもない いのか。残念ながら、 仏教徒とキリスト教徒 (難解すぎて 私は 西田 解 西 哲

理解できないので)。

ない 1 の「部外者」は仏教を理解できないということになら 教の さらにいえば、「部内者」と「部外者」という二分法は、 か。 部外者」はキリスト教を理解できない、 ――キリ 仏教 ス

### 七 「マルコム流の考え方」をめぐって

渡邉氏は拙著 た後、 『言語ゲームとしての宗教』 (iv 頁) を

ら! ら!

次のように述べる。

4. がその生活様式を包括するという、先に引用され 宗教がむしろ生活様式であり、 言•語• デ・ ー・

らかであろう。 [傍点引用者

たマルコム流の考え方が前提となっていることが明

渡邉氏の批判については、すでに充分反論した。 ている」と読めるとしても、マルコムを批判する奥 る。また、かりに「マルコム流の考え方が前提となっ ここの箇所がそう読めるか否かは、 読者にお 任 せす

主張とは違う。私は、渡邉氏の引用箇所では、「宗教 私は「言語ゲーム∪生活様式=宗教と言っている」と 語ゲーム∪生活様式」である。これら二つをあわせて、 え方を分かりやすく書くと、「宗教=生活様式」と「言 つの言い方は根本的な問題をはらむ。 と「言語ゲームがその生活様式を包括する」という二 言語ゲーム=生活様式」と述べているのであるから。 渡邉氏は論じているわけである。しかし、これ さらに、渡邉氏の「宗教がむしろ生活様式であ〔る〕」 渡邉氏の右の考 は私の

別があるし、最小単位の言語ゲームや中間的な言語ゲ 様式や言語ゲームの場合には「深層/表層」という区 とができるわけではない。すでに述べたように、生活 ただし、 単純な「=」でこれら三つを結びつけるこ

## 八 第二水準の言語による言説は「事実概念」か「方

法概念」か、をめぐって

渡邉氏の『言語ゲームとしての宗教』からの引用部

分は次のとおりである。 第二次水準の言語とは、 自分が信じている宗教から

視点から、自分の宗教および相手の宗教について語 少し距離をとって、それを反省的に考察するような る言語のことである (二二八―九頁)。 あがった水準の言語で自分と相手の宗教について語 言説を対象化し、それについて、もう一段レベルの る言語のことをさす。言いかえれば、自分の宗教の

そして、質問は以下のとおりである。 その当事者はこのような発話をしなければならない 事実概念なのだろうか、それとも、 この場合、第二次水準の言語による言説というのは 者の発話を記述してこう述べているのか、それともで ろうか。つまり、 星川氏は、宗教間対話を行う当事 方法概念なのだ

> それではいけないのかというのが次の問いとなろう。 ウィトゲンシュタインならば、「哲学は、最終的には はたしてそれが自然言語でもよいのか、それとも おそらく、星川氏の答は後者にあると思われるが、

と要請しているのだろうか。

ある。 うが、 教間対話にもちこむことを目論んでいるわけだからで 私はウィトゲンシュタインと同じ主張をすべきであ 稿では微妙な問題を引きおこす。なぜなら、基本的 のものをそのあるがままにしておく」(『探究』第一部 言語の使用を記述できるだけである」「哲学はすべて い」と主張するだろう。しかし、この問いかけは、本 一二四節)と述べて、「要請などということはありえな しかしながら、氏がいうように「自然言語でも 渡邉氏の指摘にあるように、「非自然言語」を宗

よいのか、それとも、それではいけないのか」という

るわけではなく」、三つの可能性を示唆するにとどめて びることになる。それゆえ、「何らかの結論を出してい 受け入れられ、 づけることはできない」(同節)からである。 いるのである。なぜならば、「哲学は言語の使用を基礎 その時点で非自然言語 (V ったん非自然言 の使用は「事実性」をも帯 語が使用されたなら

その てもい れば とりこむ可能性について示唆しているにすぎない」と 発表者は議論を誘発すれば、必ずしも結論を出さなく たからである。 ていない。この部分を参加者の皆さんと議論したか いうが、 出しているわけではなく、 渡邉氏は「このように、 1 通りだが、この問題について参加者全員で議論す ſλ 私は今回の発表では結論を出すことを意図 のではないか。 と思う。 議論主体の今回の発表のような場合で 結論を出していないといわれれば 宗教間対話に非自然言語を 星川氏は、 何らか の結: 論

九 信 仰 の 投 企 を 正 当 化 す る 根 拠 を

めぐって

渡邉氏は次のように語 言ってい

る)。 の根拠をご教示いただければ幸いである。 主義の立場に立っている。それならば、このような「信 川氏はあくまで信仰を持たず信仰の外部に立つ世俗 ィデイストが信仰の基をもっているのに対して、 しかし、多くのウィトゲンシュタイ〔ニア〕ン・フ は、いわば「信仰の投企」に比すことができるだろう。 ではないだろう」・・・(原文には傍点が付されてい 問における議論が展開されることは決して悪いこと ゲーム〉論を他の学問領域に移植した結果、 いるわけであるが、 念の拡張もしくは誤用をあえてすることを選択 統派に正当な反論ができないまま イニアンの主張を一方で認めなが 星川氏としては、 の投企」を正当化する根拠はどこにあるのか。 星川氏がそのような選択をあえてされること いわば正統派のウィトゲンシュ その論拠は薄弱である 5 言語ゲーム あるいは (「〈言語 その学 して 星 概 正 夕

要はない。また、「言語ゲームの拡張もしくは誤用をあ Œ 統派」 云々の部分にコメントはしない Ļ する必

仰

に充分に述べたので省略する。 えてすることを選択している」理由については、すで

人の好みによってなされる場合もあろう。私の場合は、 れる場合もあれば、そうした根拠を明確にできない個・・ の視点の選択は、その人なりの根拠にもとづいてなさ 拠はどこにあるのか」という質問に対しては、これま でとは別の観点から、次のように応答したい。学問 そこで、「このような〈信仰の投企〉を正当化する根 上

また「その根拠を示せ」と渡邉氏はいうだろう。 方がないという私に、根拠を示せと言われても「無い」 拠付け」には否定的である。基礎や根拠は問うても仕 と答える以外にない。かりに根拠を示したとしても 以下は先に述べたことをくり返すだけだが、私は 「根

### 0 |外部から| 進言することの意味を

渡辺氏は次のように語っている。

めぐって

ろうか。 になっていない…。宗教間対話が先験的にこのよう のその妥当性はどのように評価され検証されるのだ のような意味があるだろうか。あるいは、その進言 でなければならないと外部から進言することに、ど して確信を持って言えるのか、ということが明らか あるいは、それを論じることが有意味であるとどう にその方法論をどうして論じることができるのか、 実際の宗教間対話の外部にいて、その実際を知らず

うか。私は、子供のいない人であっても、 思うだろう。「これだ!」という根拠を提示することが 同じである。子供のいない人は、そう言われたらどう たいのならば、それを語れる根拠を示せ」というのと 子育てについて語る資格がない。子育てについて語り いない人は、実際に子育てをしたことがないのだから 今度は別の角度からいうと、渡邉氏の要求は、「子供の できるだろうか。また、それで渡邉氏が納得するだろ さきに、 宗教哲学の二つの立場について述べたが、 子供や子育

てについて発言できると思う。なぜなら、「子供」や「子

また、「宗教間対話が先験的にこのようでなければならないと外部から進言する」つもりはまったくない。らないと外部から進言する」つもりはまったくない。高者だけがおこなえばよい。将来のことはわからない信者だけがおこなえばよい。将来のことはわからない。現在、宗教間対話や宗教間交流は「したい」と思うかっているという信者の数は、世界の諸宗教の信者全体からみれば、ごく一部であろう。

育て」という語彙をふくむ「言語を話す」からである。

### 一一 最後に

スポンスを締めくくりたい。
スポンスを締めくくりたい。
スポンスを締めくくりたい。
スポンスを締めくくりたい。
スポンスを締めくくりたい。

私は「試す」ために連れてこられたようだが(笑)、

本音をいえば、「対話が成立したか否か」という問題設定が無意味である。無意味でないというのならば、対定が無意味である。無意味でないというのならば、対定が無意味である。と」がそうした条件に加えられる可能性がお成立した」とは書いていない!)。しかし、「対話が成立したか/しなかった」とは書いていない!)。しかし、「対話がが成立したか/しなかった」とは書いているが、「対話がは立したか/しなかった」という問題は、どちらでも答えられる。私としては、私も「言語を話す」のでも答えられる。私としては、私も「言語を話す」のでも答えられる。私としては、私も「言語を話す」のでも答えられる。私としては、私も「言語を話す」のでも答えられる。私としては、私も「言語を話す」のでも答えられる。私としては、私も「言語を話す」のでも答えられる。私としては、私も「言語を話す」のでも答えられる。私としては、私も「言語を話す」のでも答えられる。私としては、私も「言語を話す」のでも答えられる。私としては、私も「言語を話す」のでも答えられる。私としては、私も「言語を話す」のでも答えられる。私としては、これをもって締めとする。

#### 註

の中に組み入れることにあったようである」などとある。図は、彼の数学と論理学にかんする考えを『哲学探究』まえがき」には、「もともとウィトゲンシュタインの意

2 いる。 ソール・クリプキの「規則」をめぐる議論(『ウィトゲ からだ。 規則や法則は、 のすべてにも当てはまる。人文科学や社会科学のみなら 私の「宗教言語ゲーム論」は成立しないことは自覚して の立場はもちろん前者である。クリブキの議論に従うと、 その行為の規則が説明される」と考えるか、である。私 は宗教的行為にしたがう」「まず行為があって、その後で 行為はそれに従う」と考えるか、それとも、「宗教の規則 行為は宗教の規則にしたがう」「まず規則が先にあって なければならない。本発表での文脈でいえば、「宗教的 ンシュタインのパラドックス』参照)について一言述べ かなるものかは同定されないのである。その理由は 「現象の背後に規則や法則が存在するとしても、それが 数学や自然科学にも当てはまるのだ。一言でいえば しかしながら、これは「宗教言語ゲーム論」以外 唯一ではなく、複数(多数)存在しうる

4

みている。

(3) マルコムのこの部分は本稿にとって諸刃の剣のような性(3) マルコムのこの部分は本稿にとって諸刃の剣のような性

- ある。
  の可能性に否定的にならざるをえない、という可能性も
- 宗教間対話や宗教間交流は可能だとする立場がある、とえている。すなわち、宗教の基礎付けを拒否しながらも、デイズムの立場にたつ」ということとは、別の話だと考私は、「宗教の基礎付けの拒否」ということと、「フィ
- ついて論じたい。 では偶然ではない」と考えている。そこには「隠されたのは偶然ではない」と考えている。そこには「隠されたのは偶然ではない」と考えている。そこには「隠されたのは偶然ではない」と考えている。

<u>5</u>

CDロムに収められた二○○○○頁(-)におよぶ彼のCDロムに収められた二○○○○頁(-)におよぶ彼のに正統派」は存在していないのではないだろうか。たとえば『探究』は出版されて五○年以上たち、世界の研究者によって研究されてきているが、いまだに謎に包まれている書物である。さきだつ箇所で、「現在流布している『探究』」という表現を使用したのもそのためである。「探究』」という表現を使用したのもそのためである。でいる書物である。さきだつ箇所で、「現在流布している。「探究』」という表現を使用したのもそのためである。

形で『探究』を出版したかもしれないのである。

次のように論じている。 鬼界氏はラスコーの壁画と『探究』を対比しながら

二○○六年七月号) 二○○六年七月号) 二○○六年七月号) 二○○六年七月号) 二○○六年七月号) 二○○六年七月号) 二○○六年七月号)

八木

### 討議Ⅲ

司会

八木誠

で捉えるということです。で収えるということです。で収えるという時間がありませんのでまとめのようなものをしますと、まず宗教を言語ゲームとして捉えるしますと、まず宗教を言語ゲームとして捉えるということです。

それから宗教間対話もまた言語ゲームとして 捉えるそういう視点があって、宗教自身の言語 と、それから宗教間対話の言語とは同じではな いというご指摘があって、それをめぐって議論 が展開しているわけなんですね。それで第一に 個別的な宗教を言語ゲームとして捉える、それ は捉えようと思えば捉えられるわけですから全 表にもあるわけですけれども、そういう問題が 教にもあるわけですけれども、そういう問題が 教にもあるわけですけれども、そういう問題が 教にもあるわけですけれども、そういう問題が ものが破棄されているような外観を呈している ものが破棄されているような外観を呈している と言えるのかという問題、それは当然キリスト と言えるのかという問題、それは当然キリスト

っていたんだな、と言えるような観点もありまりますけれども、宗教研究の言語というものもりますけれども、これも一つの言語ゲームだと思うのあるので、これも一つの言語ゲームだと思うのはですが、たとえば新約聖書の研究というものはですが、たとえば新約聖書の研究というものはですが、たとえば新約聖書の研究というものは

一つあります。

則の Sprachgebrauch とリアリティーとはどう関わっ 0 言葉が出てくるかというふうに、まったく規則 があって、どういうふうに使われたらどういう 0 合には、やはり意味内容というよりは使われ方 いう言葉の Sprachgebrauch を研究するという場 書における例えばアレテイアならアレテイアと ういう位置を占めるかという言葉の使い方の規 う他の言葉と使われて、そのシステムの中でど の使い方の規則なんですよ、その言葉がどうい ているかと言うことを捨象してしまって、言葉 か、そう Sprachgebrauch で研究をするわけで、 われているか、ギリシャ語でどう使われている れているか、同時にヘレニズムの宗教でどう使 合にそれが対応する言葉が旧約聖書でどう使わ してね。 い規則、 問題なんです。それは長年やってきましてね 問題なんですね。それを根本にして新約聖 どういう言葉と使われ、どういう位置 たとえば真理という言葉を研究する場

新約事典といわれる膨大な事典があるわけです

と、 際はそういうことはないかもしれませんが、そ なるかと言うと破綻してしまうわけですね。実 たお金がモノやサービスに換えられないでは を求めていくと、あるときふとそうやって儲 よね。ところが悪い意味での新約研究との対応 動かすというマネーゲームは成立するわけです とは無関係に、たとえばお金を銀行に預けた どうというのではなく悪い意味でですが、マネ どうなるかというと、ヴィトゲンシュタインが 規則を取り出すことが可能なので、そうすると とができるんです。できるから今言ったような が、言葉とリアリティーとの関係を捨象するこ なんで、ただ悪い意味で一つの極端としてです ば、 いかということに気がついた、そうなるとどう ーゲームと同じになるわけですね。実際の経済 つまり宗教研究の言葉ですね。それもそう 株式を買ったり、投資をしたりしてお金を 言語ゲームを一生懸命やっていたんだなあ それを見てみると、そういう観点から見れ

と仰っているわけではないと思いますが。 ちろん星川先生はただ規則だけを見てれば良い か、という問題が一つ出てくると思います。 かにすれば良いと言うことになったらどうなる リアリティーと捨象されてただ規則だけを明ら 語ゲームといった場合それが言語ゲームとして けですから無意味だとは言えないのですが、言 研究は二〇〇年以上なされ膨大な研究もあるわ 論が無意味だと言うことではなくて、実際新約 す。しかしそれはマネーゲームや言語ゲーム理 うところから言っているのではないかと思い ないか、と。おそらく渡邉さんの反論はそうい リティーとの関係を捨象する方向に進むんじゃ ら悪くするとマネーゲームという考え方はリア うなるか、ということがあるわけですね。だか ということに気づいた途端にマネーゲームはど れでもお金で買えないものがあるではない ま

宗教間対話を言語ゲームとして見た場合のその

そういういろいろな問題があって、それから

判断 帰着します。 ているという証拠がどこにあるか、と。見せて 同じ聖書を読んでいる、しかし同じ神様を拝し 人クリスチャンがいると、同じ教会に行って れるのですが、そういうときによく言うのは「二 言えるのかと聞かれると、これは良く議論にな 同士もそうなんで、つまりクリスチャンにどう 究で言えることは、 後に宗教間の対話が成功したと言われるときの 言語 口とヨハネとイエスを集めて議論をさせたら収 り宗教間の対話が可能かどうかを突き詰めてみ くれ」と言って黙らせたことがあります。つま る問題ですし、わたくし自身もよく問い詰めら いますが、 して他宗教が一つの同じ根拠に関わっていると 基準は何なのか、という問題があったと思 0 個人の対話が可能かどうかと言う問題に 性質は何なのかという問題があって、 新約聖書の研究等からわたくしの研 わたくし思うのですけれど、 突き詰めるとクリスチャン パウ 最

フロアーの方からご意見をいただきたいと思いいろいろと問題を提起しましたが、今からは

ます。

落合

れども、 す。 教にとっては第二水準の言論になると思い たと思いますが、 盤になりうるというのが八木先生のご意見だっ 学会ではある意味西田哲学というのが共通の基 と思いますが、 っているのは個別的な実践例ということになる ね。ですから、 第二水準の言論による対話の一つの例なんです されておられまして、僕がやっているのはこの 星川先生は第二水準の言論による対話を指摘 今の文脈で申し上げますと、この図で言うと、 星川先生と僕はもちろん立場が違うのですが、 は随分ご議論されていることだと思いますけ 西田哲学がやれることやれないこととい 敢えて西田哲学は哲学で自然言語で行 その場合先ほど議論の中でこの 星川先生は一 西田哲学というのも個別 般理論で、 僕がや 0 ま

拾つかないだろうと思いますね

のが見えないのですね。つまり自信をもって自 なものですけれども、 にならないように。その上で、西田哲学で問 は常識でありますから、こういうことはお書き しが言い出したわけではなくて、こういうこと 概念を扱う数学なんですね。これは別にわたく ないと仰っておられましたが、集合論こそ超 取り扱うから集合論なわけで、また超越概念は ないというのは嘘でありまして、まさにそれを たのですが、数学は絶対無や相対無を取り扱え トの中にいろいろと首肯できないところがあ があると思います。先ほどの渡邉先生のコメン うことにどういう意味があるのか、という問 自然言語、 のですが、それを数学的な集合論の言葉に翻訳 にしている相対無でも絶対無でもなんでもいい たとえば数学的な言語でこれを言い換えるとい してやるとどういうことがあるのかと言うと、 れているとして、これに対して非自然言語で、 思弁というものはもちろん大変有力 自分の論的帰結というも 題

分の論 すけれども、 専門家というのは最近若い人で育ってきていま と分っていたのですが、数学の方でも集合論 のですね。宗教の方に反発が起こるのはもとも に新しい方法ですから反発が強いのは正 性であるのでございまして、確かにこれは非常 で議論が展開していくということが一つの可 帰結がこうだと言えるようになる。そういう形 とによって本人も気づかなかったような本当の り西田哲学で言われていることを数学に直すこ いうものが出てくるとわたしは思います。 ではじめてその非自然言語による議論の意味と 客観的にみんなの受容可能なものとなる。 ないものを含めて出せると、出したプロセスは との帰結は何なのかということを本人が気づか こう言うと、その結果そのコンセプトを持つこ だとわたしは思います。あるコンセプトをこう ているわけで、 的帰結を出すことができない性質をもっ 彼らが最近新しい本を出しまして 数学というものはそこが強い 直 そこ つま ある

本的な考え方です。

の中で今日を迎えたことで理解できたことがあい中で今日を迎えたことで理解できたことがあらればら、本当に学ばせていただいたことを簡単れども、本当に学ばせていただいたことを簡単に述べたいと思います。落合先生が宗教倫理学にがたいと思います。本れに対しての疑問をEメールでやりとりいたしまして、その蓄積をEメールでやりとりいたしまして、その蓄積をEメールでやりとりいただきまして、ありがたく思っております。今日八木先生で、ありがたく思っております。

ったと思いますが。

しまっていたのが今までで、抽象化は抽象化だ れが内面化の方向として入っているのだなと思 も根拠付けがないということを知りまして、 れが今日星川先生のお話を伺って言語ゲームに 根拠律には根拠がないと言っておりまして、そ たんですが、ハイデガーが nihil est sine ratione 今まではすべての事柄に根拠があると思ってい になっていくはずだと思っております。 昔からそこが「一」ということで円環的に一つ っていくと思います。最終的には、わたくしは 主体化、具体化、そして最終的には「一」にな と思います。それが内面化していくと、内面化、 抽象化、記号化、 抽象化する方向に数学のような外面化、 験というのも極端な一つの生活様式で、 中から抽象化の方向に、 こに要があるのだと思います。 ました。ですから、抽象化と内面化を分けて 語ゲームということがやはり生活様式、 最後には「一」になっていく あるいは西 その生活様式の 田 0) 客観化、 それを ただ、 純 粋経

り両極の両方を知らなければいけない、しかも ります。一極を知ったって何も分らない。 り悪を知れば善をもと、二極性というものがあ 理学そういう方向がなかったわけですけれど うに思っております。わたしは今まで数学や物 体化すればするほど抽象化が生じる、というふ が同時に、 ませんが、そこに来たときに私の考えは両方向 けで、 出てきて以来、 イデガーのそこが要だと思います。 二一世紀は「根拠律には根拠がない」というハ それを一生懸命、今勉強しています。やは 内面化は内面化だけでやっていましたけ やはり二〇世紀初めに新しい物理学が 抽象化すればするほど具体化が、 あるいはもっと昔からかもしれ やは 具

こから大きなヒントをもともと得ているわけで哲学と第二哲学で言っておりますけれども、そ色々な段階を経験します。キルケゴールは第一は、諸宗教は抽象化の色々な段階を、内面化のは、諸宗教は抽象化の色々な段階を

5 だと言うことがすべての宗教において語れたら 対立と言うよりも、 その非自然言語と自然言語とか(そのような) 入ってくると。そこでの対話ということですか 謂えどもそこに表現と言うことで非自然言語が していくとそこに抽象化が出てきて、内面 お話もありましたが、そうなると宗教を表現化 西田哲学はやっぱり一つの非自然言語だとい 入って行きますし、 うことで、内面化の方向から抽象化の方向にも す。 向のものもできるということがあると思うので 方から初めて、たまたま長生きできると反対方 しいのでして、 なってしまっていますが、それはそもそもおか れているようにどっちかしかないというふうに ないところであります。実際は理系、文系と分 言語ゲームというのは根拠付けがないとい これはもともと一つに重ならなければなら ほんとうのこれから将来進むべき対話は、 両方を一度にできないから片一 そこでほんとに両者が一つ あるいは内面化の方向にも

きました。どうもありがとうございました。み入っていてお分かりいただけたかどうか分りいということが言語ゲームにあるということが今日一番大きなメリットとして学ばせていただ今日で大きなメリットとして学ばせていただきました。大変込

西田でも絶対無と言いますが、場所があるわけではなくて、やっぱり全体的な力動的なあり方そのものが「絶対無の場所」と「場所」と「於いてある場所」、と言ってなにかどこかに肯定的な場所がありそうですけれども、そんなものはなくて、すべて動きではないか、と。生成の限りなさなのではないかと思います。

花岡

星川

そう言っていただけると、嬉しいです。

ですけれども、テーマそのものに関してはだい今日のテーマそのものに関することではないの二、三発言をさせて頂きたいのですが、これは

たい八木(誠一)先生が今ずっと最後にまとめ

都学派の先生の一人といよりも、

西田哲学も読

上田

されたのか」ということになっているので、 の先生方はこの労作に対してどのような評 う趣旨の本ですが、これも「貴学会の京都学派 いるように西田哲学を記号論理で読み解くとい すね。そのことに触れて、これはここに書いて すね、末木(剛博)さんの西田についての本で ければならないと思いました。それと今度はで うふうに問われているから、これは何か応えな ではありません。わたしは子どものない会員の 子どものない会員のわたしが代表者という意味 ありましたね。実はわたしには子どもがない、 われたらどう思われるだろうか、ということが に子育てについて言うことができるのか」と言 い会員の皆さんは「どうして子どもがいないの 三言いたいのだけれども、たとえば子どものな じように考えております。個々の点について二、 てくださったので、基本的には(わたくも)同 一人ですから、「どう思われるだろう?」とい :価を 京

ずは、この二つのことにお答えをしたいと思いは随分前のものなのですが)、末木さんご自身ちんと読んで、それについて感想は(もうこれときにこういう性格の本だから比較的詳しくきんできたし、それから末木さんのこの本が出た

子どものない夫婦は実際に子育てをしたことをないと言われたらどう思うかということですないと言われたらどう思うかということですが、わたしはまずこういう風に言われたらですね、子育てをしたことがないから子育てをしただり何がしかの色々感想とか考えは、持たざるを得ないのですね。どうしてかというと、わたしは親の子として育ってきたわけですかわたしは親の子として育ってきたわけですから、親と子の間でね、その子育てということをら、親と子の間でね、その子育てということを

応える必要があると思うのですね。まずそれに こそ自然な意味で「どうして」ということには について言うことができるのか」という。それ はなくて、「どうして子どもがないのに子育て 根拠を言えと言われて根拠を言うという意味で か考えると言っているわけです。それは決して る。その上で、わたくしとしてはここで見ると だろうなというその気持ちが一番の基礎にあ ないからね、子育ての苦労は本当は分らない しかのことを言うにしても、自分には子どもが ができると思うのですね。だけどやっぱり何が けなので、やっぱり何がしかのことを言うこと する中で色んなことを感じたり思ったりするわ もを亡くされた人も多いから、そういう人と接 子どもをたくさん持っているという人も、子ど いうことがあります。それから実際友人でも 子どもの側からどういう風に感じてきたか、と ついてはこれだけです。

それから末木さんの本に関しては、これは記

ね。 ている本をわたくしが読むとしますね。これは て全くわからない。それでゴルフについて書い きたり、最近良くゴルフの試合についてこうだ ゴルフをしたことがありません、テレビに出 す。分るんだけれども、読んでですね、わたく られるわけで。それは、その限りでそういう読 記号論理学にのっとって、ということをしてお ります。これは非常に厳密な意味で「言葉」と かに書いてあります。序文かどこかに書いてあ ある、それ以外のものではない」。これはどこ はっきりと猛烈に極端に出しているんですよ すけれども、 号論理学的に西田哲学を読み解くということで われていますね。わたしはそういうことについ しはそのとき伝えたことは、たとえばわたしは み方は可能であるということはもちろん分りま ったとか、結果の報告があって専門の言葉が使 してテキストを読む、そしてその読み方として 「西田哲学というのは何万語の言葉のみで 末木さんの場合にはその点立場を

文字としては読めるわけですよね。だけれども、そのゴルフをしたことがないという立場でね、かということが本当には分らないと思うのですよね。これは非常に大きな一つの事態だと思います。だからテキストを読むということと、テキストが何を言おうとしているかということと、テーストが何を言おうとしているかということと、テーストが何を言おうとしているかということとは単純に直結しているものではないと思います。

だん太くなってくるんですが、わたしが読んで思ったのは、テキストを正確に読むというためにこういう末木さんの読み方、こういうものににこういう末木さんの読み方、こういうものに触れることは大切だなと思うわけです。多くの触れることは大切だなと思うわけです。多くのいでどこかで「あっ、これだ」というふうに思いびんで、今度は逆に、テキストをきちんと読まないでどこかで「あっ、これだ」というふうに思いる人が非いないとは言わないけれども、いないことは

ないわけですね。殊に西田哲学のテキストの場

合は、教えるテキストとして難しいということを、何かが言われているということを予感させと、何かに光が当てられて分ったという風に思えるすね。そういうわけで、なんて言うかツーッとまうな、そういうわけで、なんて言うかツーッとまっな。そういうわけで、なんて言うかツーッとないできて何かが自分の心にポッと触れたものを「これだ」と言ってそこから解釈する人、これは少なくないと思います。そういう意味で、れは少なくないと思います。そういう意味で、ストを正確に読むということがこれは欠かすことができないのですね。ですから、そういう意味で、とばできないのですね。ですから、そういうことが大切だということへの非常に強力な一種のとが大切だというふうに末木さんのテキスト

一つのゲームとして一つの規則に従っているからだということでした。数学をするということらだということで見れば、それははっきりそう言えますね。だで見れば、それははっきりそう言えますね。だき語ゲームが生活様式であり、生活様式が生活を作り出すと、こういうことが言えるとすれば、を作り出すと、こういうことが言えるとすれば、をかっぱり数学をしながら途中でコーヒーを飲むという、そのコーヒーを飲むという、そのコーヒーを飲むという、そのコーヒーを飲むという、そのコーヒーを飲むという、そのコーヒーを飲むという、との方にとが理解されば、

それと、そこまで含めてある種のゲームだとと、それということね。それをもう少しどう言うか。とれからさっきの数学だと、自然言語と数学にとれからさっきの数学だと、自然言語と数学には、落合さんが言われましたね。そして自然言語に対して数学の持つ意味というか、あるいは大きな意味をはっきりお出しになりました。それは確かにそうだというふうに言えるのた。それは確かにそうだというふうに言えるのた。それは確かにそうだというふうに言えるのた。それは確かにそうだというふうに言えるの

をわたくしは思いました。

それから数学の話がでてきましたね。数学者

できるかと申しますと、それは数学そのものが数学をはじめる、と。どうしてそういうことがが数学をしてて、そしてコーヒーを飲んでまた

能かどうかという問題がやっぱりあると思いま るか。そのことまで数学でということが、まあ り合うことの意味・機能、それはやっぱりある を卓越しているケース、それをはっきり出せて うということが「生活」になるのか、と。 語で話すことをやめてね、みんな数学で語り合 だけれども、この場合でもそれだったら自然言 一種のメタ数学になるかもしれないけれど、可 のではないかと思うわけで、それをどう理解す いるとしても、自然言語で話す、自然言語で語 ると思うのですね。ですから、数学は自然言語 ることになるのか、そういう問題がやっぱり残

て触れられたと思うのですが、挙げられた対話 ことでももちろん意味がある、ということで なことを言われたけれども、対話の条件につい それから最後に対話ということで、いろいろ たとえば喧嘩別れするとかね、そういう

したね。これは確かにそうだと思います。ただ

はちゃんと区別して考える必要があると思いま も対話の可能性をもっているわけで、そのこと 向かい合って何かを言えばそれはいずれにして 味での対話、個々人でもあるいはそれ以外でも、 なくて、だからブーバーに従って非常に狭い意 いうのは、ただ話し合えば対話というものでは いる場合が多いと思います。そうすると対話と ーの『我と汝』がモデルになって使われてきて は、それはやはりおそらくマルティン・ブーバ 対話という言葉が特に使われるようになったの

す。 とも最小限度の前提というものがあると思いま のときには、対話が成立するためには、少なく つ た理解に従っていると思うのだけれども、 の対話は、それは基本的にはブーバーにのっと す。殊に宗教間対話として要求されているとき

ということと、自分が言うべきことを持ってい えるとですね、 ブーバーの言葉で言うと長くなるので言い 結局ね、 相手の言うことを聞く 換

#### 星川

上田先生が仰るように、 あるものがあって、そして、相手の話をしっか 自分の中に話す価値

#### 八木

宗教間の対話という場合には。

ということが要求されていると思います。 というか、つまり対話するというあり方をする

殊に

渡辺

と思います。 るかどうかという、結局そういうことだと思う 結局二人の間の言語システムに翻訳可能性があ 解なんで、相互了解できたかどうかというのは 対話ということですけれども、やっぱり相互了 に一言ずつ星川先生と渡辺さんにお願いしたい のですけど、まぁ時間がありませんので、最後

> 今日はお招きくださいまして、本当にありがと ていて良いのではないかという気が致します。 続けていくというこの会のあり方は、外から見 味でも、 やっぱり対話の基本かなと思いますね。その意 りと聴くという相手を聞くという態度、 原理的・哲学的なことについてずっと それが

すけれども、対話というのは一つのプロセスで 対話の成果とか対話の失敗とかがよく言われま 立しないということですね。それからもう一つ、 るという、この二つのことがなければ対話は成

成果というものではない。繰り返し対話・反復 あって、一回こうこうして成功とか失敗とか

うございました。

にしたいと思います。 ければと願って、わたくしのコメントの終わり の場に関わっていただければ、 いますが、是非今後ともこういった現実の対話 かどうか判断がつかないでいらっしゃるかと思 かったと思います。まだ星川先生は入会される ないかと思うので、その意味で大変意義が大き 最後にはちゃんと(対話が)成り立ったのでは お互い言いたいことははっきり言って、それで 加わっていただ